
opusdei.org

Catechismo della
Chiesa Cattolica

Riportiamo alcuni punti (nn.
874-913) sulla costituzione
gerarchica della Chiesa, la
vocazione dei laici e la loro
partecipazione alla missione
sacerdotale, profetica e regale
di Cristo.

07/03/2006

I. La costituzione gerarchica della
Chiesa - Perché il ministero
ecclesiale?



874 È Cristo stesso l'origine del
ministero nella Chiesa. Egli l'ha
istituita, le ha dato autorità e
missione, orientamento e fine:

Cristo Signore, per pascere e sempre
più accrescere il Popolo di Dio, ha
istituito nella sua Chiesa vari
ministeri, che tendono al bene di
tutto il corpo. I ministri infatti, che
sono dotati di sacra potestà, sono a
servizio dei loro fratelli, perché tutti
coloro che appartengono al Popolo di
Dio. . . arrivino alla salvezza [Conc.
Ecum. Vat. II, Lumen gentium, 18].

875 “E come potranno credere, senza
averne sentito parlare? E come
potranno sentirne parlare senza uno
che lo annunzi? E come lo
annunzieranno, senza essere prima
inviati?” ( Rm 10,14-15). Nessuno, né
individuo né comunità, può
annunziare a se stesso il Vangelo. “La
fede dipende. . . dalla
predicazione” ( Rm 10,17). Nessuno



può darsi da sé il mandato e la
missione di annunziare il Vangelo.
L'inviato del Signore parla e agisce
non per autorità propria, ma in forza
dell'autorità di Cristo; non come
membro della comunità, ma
parlando ad essa in nome di Cristo.
Nessuno può conferire a se stesso la
grazia, essa deve essere data e
offerta. Ciò suppone che vi siano
ministri della grazia, autorizzati e
abilitati da Cristo. Da lui i vescovi e i
presbiteri ricevono la missione e la
facoltà [la “sacra potestà”] di agire
“in persona di Cristo Capo”, i diaconi
la forza di servire il popolo di Dio
nella “diaconia” della liturgia, della
parola e della carità, in comunione
con il vescovo e il suo presbiterio. La
tradizione della Chiesa chiama
“sacramento” questo ministero,
attraverso il quale gli inviati di Cristo
compiono e danno per dono di Dio
quello che da se stessi non possono
né compiere né dare. Il ministero



della Chiesa viene conferito
mediante uno specifico sacramento.

876 Alla natura sacramentale del
ministero ecclesiale è
intrinsecamente legato il carattere di
servizio. I ministri, infatti, in quanto
dipendono interamente da Cristo, il
quale conferisce missione e autorità,
sono veramente “servi di Cristo”, [Cf
Rm 1,1 ] ad immagine di lui che ha
assunto liberamente per noi “la
condizione di servo” ( Fil 2,7). Poiché
la parola e la grazia di cui sono i
ministri non sono le loro, ma quelle
di Cristo che le ha loro affidate per
gli altri, essi si faranno liberamente
servi di tutti [Cf 1Cor 9,19 ].

877 Allo stesso modo, è proprio della
natura sacramentale del ministero
ecclesiale avere un carattere
collegiale. Infatti il Signore Gesù, fin
dall'inizio del suo ministero, istituì i
Dodici, che “furono ad un tempo il
seme del Nuovo Israele e l'origine



della sacra gerarchia” [Conc. Ecum.
Vat. II, Ad gentes, 5]. Scelti insieme,
sono anche mandati insieme, e la
loro unione fraterna sarà al servizio
della comunione fraterna di tutti i
fedeli; essa sarà come un riflesso e
una testimonianza della comunione
delle persone divine [Cf Gv
17,21-23 ]. Per questo ogni vescovo
esercita il suo ministero in seno al
collegio episcopale, in comunione col
vescovo di Roma, successore di san
Pietro e capo del collegio; i sacerdoti
esercitano il loro ministero in seno al
presbiterio della diocesi, sotto la
direzione del loro vescovo.

878 Infine è proprio della natura
sacramentale del ministero ecclesiale
avere un carattere personale. Se i
ministri di Cristo agiscono in
comunione, agiscono però sempre
anche in maniera personale. Ognuno
è chiamato personalmente: “Tu
seguimi” ( Gv 21,22) [Cf Mt 4,19; Mt
4,21; Gv 1,43 ] per essere, nella



missione comune, testimone
personale, personalmente
responsabile davanti a colui che
conferisce la missione, agendo “in
Sua persona” e per delle persone: “Io
ti battezzo nel nome del Padre. . . ”;
“Io ti assolvo. . . ”.

879 Pertanto il ministero
sacramentale nella Chiesa è un
servizio esercitato in nome di Cristo.
Esso ha un carattere personale e una
forma collegiale. Ciò si verifica sia
nei legami tra il collegio episcopale e
il suo capo, il successore di san
Pietro, sia nel rapporto tra la
responsabilità pastorale del vescovo
per la sua Chiesa particolare e la
sollecitudine di tutto il collegio
episcopale per la Chiesa universale.

Il collegio episcopale e il suo capo,
il Papa

880 Cristo, istituì i Dodici “sotto la
forma di un collegio o di un gruppo
stabile, del quale mise a capo Pietro,



scelto di mezzo a loro” [Conc. Ecum.
Vat. II, Lumen gentium, 19]. “Come
san Pietro e gli altri Apostoli
costituirono, per istituzione del
Signore, un unico collegio apostolico,
similmente il romano Pontefice,
successore di Pietro, e i vescovi,
successori degli Apostoli, sono tra
loro uniti” [Conc. Ecum. Vat. II,
Lumen gentium, 19].

881 Del solo Simone, al quale diede il
nome di Pietro, il Signore ha fatto la
pietra della sua Chiesa. A lui ne ha
affidato le chiavi; [Cf Mt 16,18-19 ]
l'ha costituito pastore di tutto il
gregge [Cf Gv 21,15-17 ]. “Ma
l'incarico di legare e di sciogliere, che
è stato dato a Pietro, risulta essere
stato pure concesso al collegio degli
Apostoli, unito col suo capo” [Conc.
Ecum. Vat. II, Lumen gentium, 22].
Questo ufficio pastorale di Pietro e
degli altri Apostoli costituisce uno dei
fondamenti della Chiesa; è



continuato dai vescovi sotto il
primato del Papa.

882 Il Papa, vescovo di Roma e
successore di san Pietro, “ è il
perpetuo e visibile principio e
fondamento dell'unità sia dei vescovi
sia della moltitudine dei
fedeli” [Conc. Ecum. Vat. II, Lumen
gentium, 22]. “Infatti il romano
Pontefice, in virtù del suo ufficio di
vicario di Cristo e di pastore di tutta
la Chiesa, ha sulla Chiesa la potestà
piena, suprema e universale, che può
sempre esercitare
liberamente” [Conc. Ecum. Vat. II,
Lumen gentium, 22].

883 “Il collegio o corpo episcopale
non ha. . . autorità, se non lo si
concepisce insieme con il romano
Pontefice. . ., quale suo capo”. Come
tale, questo collegio “è pure soggetto
di suprema e piena potestà su tutta la
Chiesa: potestà che non può essere
esercitata se non con il consenso del



romano Pontefice” [Conc. Ecum. Vat.
II, Lumen gentium, 22; cf Codice di
Diritto Canonico, 336].

884 “Il collegio dei vescovi esercita in
modo solenne la potestà sulla Chiesa
universale nel Concilio
Ecumenico” [ Codice di Diritto
Canonico, 337, 1]. “Mai si ha Concilio
Ecumenico, che come tale non sia
confermato o almeno accettato dal
successore di Pietro” [ Conc. Ecum.
Vat. II, Lumen gentium, 22].

885 “ [Il collegio episcopale] in
quanto composto da molti, esprime
la varietà e l'universalità del popolo
di Dio; in quanto raccolto sotto un
solo capo, esprime l'unità del gregge
di Cristo” [Conc. Ecum. Vat. II, Lumen
gentium, 22].

886 “I vescovi. . ., singolarmente
presi, sono il principio visibile e il
fondamento dell'unità nelle loro
Chiese particolari” [Conc. Ecum. Vat.
II, Lumen gentium, 22]. In quanto tali



“esercitano il loro pastorale governo
sopra la porzione del Popolo di Dio
che è stata loro affidata”, [Conc.
Ecum. Vat. II, Lumen gentium, 22]
coadiuvati dai presbiteri e dai
diaconi. Ma, in quanto membri del
collegio episcopale, ognuno di loro è
partecipe della sollecitudine per tutte
le Chiese, [Cf Conc. Ecum. Vat. II,
Christus Dominus, 3] e la esercita
innanzi tutto “reggendo bene la
propria Chiesa come porzione della
Chiesa universale”, contribuendo
così “al bene di tutto il Corpo mistico
che è pure il corpo delle
Chiese” [Conc. Ecum. Vat. II, Lumen
gentium, 23]. Tale sollecitudine si
estenderà particolarmente ai poveri,
[Cf Gal 2,10 ] ai perseguitati per la
fede, come anche ai missionari che
operano in tutta la terra.

887 Le Chiese particolari vicine e di
cultura omogenea formano province
ecclesiastiche o realtà più vaste
chiamate patriarcati o regioni [Cf



Canone degli Apostoli, 34]. I vescovi
di questi raggruppamenti possono
riunirsi in sinodi o in concilii
provinciali. Così pure, le conferenze
episcopali possono, oggi, contribuire
in modo molteplice e fecondo a che
“lo spirito collegiale si attui
concretamente” [Conc. Ecum. Vat. II,
Lumen gentium, 23].

L'ufficio di insegnare

888 I vescovi, con i presbiteri, loro
cooperatori, “hanno anzitutto il
dovere di annunziare a tutti il
Vangelo di Dio”, [Conc. Ecum. Vat. II,
Presbyterorum ordinis, 4] secondo il
comando del Signore [Cf Mc 16,15 ].
Essi sono “gli araldi della fede, che
portano a Cristo nuovi discepoli,
sono i dottori autentici” della fede
apostolica, “rivestiti dell'autorità di
Cristo” [Conc. Ecum. Vat. II, Lumen
gentium, 25].

889 Per mantenere la Chiesa nella
purezza della fede trasmessa dagli



Apostoli, Cristo, che è la Verità, ha
voluto rendere la sua Chiesa
partecipe della propria infallibilità.
Mediante il “senso soprannaturale
della fede”, il Popolo di Dio “aderisce
indefettibilmente alla fede”, sotto la
guida del Magistero vivente della
Chiesa [Cf ibid., 12; Id. , Dei Verbum,
10].

890 La missione del Magistero è
legata al carattere definitivo
dell'Alleanza che Dio in Cristo ha
stretto con il suo Popolo; deve
salvaguardarlo dalle deviazioni e dai
cedimenti, e garantirgli la possibilità
oggettiva di professare senza errore
l'autentica fede. Il compito pastorale
del Magistero è quindi ordinato a
vigilare affinché il Popolo di Dio
rimanga nella verità che libera. Per
compiere questo servizio, Cristo ha
dotato i pastori del carisma
d'infallibilità in materia di fede e di
costumi. L'esercizio di questo



carisma può avere parecchie
modalità.

891 “Di questa infallibilità il romano
Pontefice, capo del collegio dei
vescovi, fruisce in virtù del suo
ufficio, quando, quale supremo
pastore e dottore di tutti i fedeli, che
conferma nella fede i suoi fratelli,
proclama con un atto definitivo una
dottrina riguardante la fede o la
morale. . . L'infallibilità promessa
alla Chiesa risiede pure nel corpo
episcopale, quando questi esercita il
supremo Magistero col successore di
Pietro” soprattutto in un Concilio
Ecumenico [Conc. Ecum. Vat. II,
Lumen gentium, 25; cf Concilio
Vaticano I: Denz. -Schönm. , 3074].
Quando la Chiesa, mediante il suo
Magistero supremo, propone qualche
cosa “da credere come rivelato da
Dio” [Conc. Ecum. Vat. II, Dei
Verbum, 10] e come insegnamento di
Cristo, “a tali definizioni si deve
aderire con l'ossequio della



fede” [Conc. Ecum. Vat. II, Lumen
gentium, 25]. Tale infallibilità
abbraccia l'intero deposito della
Rivelazione divina [Cf ibid].

892 L'assistenza divina è inoltre data
ai successori degli Apostoli, che
insegnano in comunione con il
successore di Pietro, e, in modo
speciale, al vescovo di Roma, pastore
di tutta la Chiesa, quando, pur senza
arrivare ad una definizione
infallibile e senza pronunciarsi in
“maniera definitiva”, propongono,
nell'esercizio del Magistero
ordinario, un insegnamento che
porta ad una migliore intelligenza
della Rivelazione in materia di fede e
di costumi. A questo insegnamento
ordinario i fedeli devono “aderire col
religioso ossequio dello
spirito” [Conc. Ecum. Vat. II, Lumen
gentium, 25] che, pur distinguendosi
dall'ossequio della fede, tuttavia ne è
il prolungamento.



L'ufficio di santificare

893 Il vescovo “è il dispensatore della
grazia del supremo sacerdozio”,
[Conc. Ecum. Vat. II, Lumen gentium,
25] specialmente nell'Eucaristia che
egli stesso offre o di cui assicura
l'offerta mediante i presbiteri, suoi
cooperatori. L'Eucaristia, infatti, è il
centro della vita della Chiesa
particolare. Il vescovo e i presbiteri
santificano la Chiesa con la loro
preghiera e il loro lavoro, con il
ministero della Parola e dei
sacramenti. La santificano con il loro
esempio, “non spadroneggiando sulle
persone” loro “affidate”, ma
facendosi “modelli del gregge” ( 1Pt
5,3), in modo che “possano, insieme
col gregge loro affidato, giungere alla
vita eterna” [Conc. Ecum. Vat. II,
Lumen gentium, 25].

L'ufficio di governare

894 “I vescovi reggono le Chiese
particolari, come vicari e delegati di



Cristo, col consiglio, la persuasione,
l'esempio, ma anche con l'autorità e
la sacra potestà”, [Conc. Ecum. Vat. II,
Lumen gentium, 25] che però
dev'essere da loro esercitata allo
scopo di edificare, nello spirito di
servizio che è proprio del loro
Maestro [Cf Lc 22,26-27 ].

895 “Questa potestà che
personalmente esercitano in nome di
Cristo, è propria, ordinaria e
immediata, quantunque il suo
esercizio sia in definitiva regolato
dalla suprema autorità della
Chiesa” [Conc. Ecum. Vat. II, Lumen
gentium, 27]. Ma i vescovi non
devono essere considerati come dei
vicari del Papa, la cui autorità
ordinaria e immediata su tutta la
Chiesa non annulla quella dei
vescovi, ma anzi la conferma e la
difende. Tale autorità deve
esercitarsi in comunione con tutta la
Chiesa sotto la guida del Papa.



896 Il Buon Pastore sarà il modello e
la “forma” dell'ufficio pastorale del
vescovo. Cosciente delle proprie
debolezze, “il vescovo può compatire
quelli che sono nell'ignoranza o
nell'errore. Non rifugga
dall'ascoltare” coloro che dipendono
da lui e “che cura come veri figli
suoi. . . I fedeli poi devono aderire al
vescovo come la Chiesa a Gesù Cristo
e come Gesù Cristo al Padre”: [Conc.
Ecum. Vat. II, Lumen gentium, 27]

Seguite tutti il vescovo, come Gesù
Cristo [segue] il Padre, e il presbiterio
come gli Apostoli; quanto ai diaconi,
rispettateli come la legge di Dio.
Nessuno compia qualche azione
riguardante la Chiesa, senza il
vescovo [Sant'Ignazio di Antiochia,
Epistula ad Smyrnaeos, 8, 1].

II. I fedeli laici

897 “Col nome di laici si intendono
qui tutti i fedeli a esclusione dei
membri dell'ordine sacro e dello



stato religioso riconosciuto dalla
Chiesa, i fedeli cioè, che, dopo essere
stati incorporati a Cristo col
Battesimo e costituiti Popolo di Dio, e
nella loro misura resi partecipi della
funzione sacerdotale, profetica e
regale di Cristo, per la loro parte
compiono, nella Chiesa e nel mondo,
la missione propria di tutto il popolo
cristiano” [Conc. Ecum. Vat. II,
Lumen gentium, 31].

La vocazione dei laici

898 “Per loro vocazione è proprio dei
laici cercare il Regno di Dio trattando
le cose temporali e ordinandole
secondo Dio. . . A loro quindi
particolarmente spetta di illuminare
e ordinare tutte le realtà temporali,
alle quali essi sono strettamente
legati, in modo che sempre siano
fatte secondo Cristo, e crescano e
siano di lode al Creatore e al
Redentore” [Conc. Ecum. Vat. II,
Lumen gentium, 31].



899 L'iniziativa dei cristiani laici è
particolarmente necessaria quando
si tratta di scoprire, di ideare mezzi
per permeare delle esigenze della
dottrina e della vita cristiana le
realtà sociali, politiche ed
economiche. Questa iniziativa è un
elemento normale della vita della
Chiesa:

I fedeli laici si trovano sulla linea più
avanzata della vita della Chiesa;
grazie a loro, la Chiesa è il principio
vitale della società. Per questo essi
soprattutto devono avere una
coscienza sempre più chiara non
soltanto di appartenere alla Chiesa,
ma di essere la Chiesa, cioè la
comunità dei fedeli sulla terra sotto
la guida dell'unico capo, il Papa, e dei
vescovi in comunione con lui. Essi
sono la Chiesa [Pio XII, discorso del
20 febbraio 1946: citato da Giovanni
Paolo II, Esort. ap. Christifideles laici,
9].



900 I laici, come tutti i fedeli, in virtù
del Battesimo e della Confermazione,
ricevono da Dio l'incarico
dell'apostolato; pertanto hanno
l'obbligo e godono del diritto,
individualmente o riuniti in
associazioni, di impegnarsi affinché
il messaggio divino della salvezza sia
conosciuto e accolto da tutti gli
uomini e su tutta la terra; tale
obbligo è ancora più pressante nei
casi in cui solo per mezzo loro gli
uomini possono ascoltare il Vangelo e
conoscere Cristo. Nelle comunità
ecclesiali, la loro azione è così
necessaria che, senza di essa,
l'apostolato dei pastori, la maggior
parte delle volte, non può
raggiungere il suo pieno effetto [Cf
Conc. Ecum. Vat. II, Lumen gentium,
33].

La partecipazione dei laici
all'ufficio sacerdotale di Cristo



901 “I laici, essendo dedicati a Cristo
e consacrati dallo Spirito Santo, sono
in modo mirabile chiamati e istruiti
perché lo Spirito produca in essi
frutti sempre più copiosi. Tutte
infatti le opere, le preghiere e le
iniziative apostoliche, la vita
coniugale e familiare, il lavoro
giornaliero, il sollievo spirituale e
corporale, se sono compiute nello
Spirito, e persino le molestie della
vita se sono sopportate con pazienza,
diventano “sacrifici spirituali graditi
a Dio per mezzo di Gesù Cristo” ( 1Pt
2,5); e queste cose nella celebrazione
dell'Eucaristia sono piissimamente
offerte al Padre insieme all'oblazione
del Corpo del Signore. Così anche i
laici, operando santamente
dappertutto come adoratori,
consacrano a Dio il mondo stesso” [Cf
Conc. Ecum. Vat. II, Lumen gentium,
33].

902 In modo particolare i genitori
partecipano all'ufficio di



santificazione “conducendo la vita
coniugale secondo lo spirito cristiano
e attendendo all'educazione cristiana
dei figli” [ Codice di Diritto Canonico,
835, 4].

903 I laici, se hanno le doti richieste,
possono essere assunti stabilmente ai
ministeri di lettori e di accoliti [Cf
ibid., 230, 1]. “Ove le necessità della
Chiesa lo suggeriscano, in mancanza
di ministri, anche i laici, pur senza
essere lettori o accoliti, possono
supplire alcuni dei loro uffici, cioè
esercitare il ministero della Parola,
presiedere alle preghiere liturgiche,
amministrare il Battesimo e
distribuire la sacra Comunione,
secondo le disposizioni del
diritto” [Cf ibid., 230, 1].

La loro partecipazione all'ufficio
profetico di Cristo

904 “Cristo. . . adempie la sua
funzione profetica. . . non solo per
mezzo della gerarchia. . . ma anche



per mezzo dei laici, che perciò
costituisce suoi testimoni” dotandoli
“del senso della fede e della grazia
della parola”: [Conc. Ecum. Vat. II,
Lumen gentium, 35]

Istruire qualcuno per condurlo alla
fede è il compito di ogni predicatore
e anche di ogni credente [ San
Tommaso d'Aquino, Summa
theologiae, III, 71, 4, ad 3].

905 I laici compiono la loro missione
profetica anche mediante
l'evangelizzazione, cioè con
l'annunzio di Cristo “fatto con la
testimonianza della vita e con la
parola”. Questa azione
evangelizzatrice ad opera dei laici
“acquista una certa nota specifica e
una particolare efficacia, dal fatto
che viene compiuta nelle comuni
condizioni del secolo”: [Conc. Ecum.
Vat. II, Lumen gentium, 35]

Tale apostolato non consiste nella
sola testimonianza della vita: il vero



apostolo cerca le occasioni per
annunziare Cristo con la parola, sia
ai credenti... sia agli infedeli [Conc.
Ecum. Vat. II, Apostolicam
actuositatem, 6; cf Id., Ad gentes, 15].

906 Tra i fedeli laici coloro che ne
sono capaci e che vi si preparano
possono anche prestare la loro
collaborazione alla formazione
catechistica, [Cf Codice di Diritto
Canonico, 774; 776; 780] all'insegna
gnamento delle scienze sacre, [Cf
ibid. , 229] ai mezzi di comunicazione
sociale [Cf ibid., 823, 1].

907 “In modo proporzionato alla
scienza, alla competenza e al
prestigio di cui godono, essi hanno il
diritto, e anzi talvolta anche il
dovere, di manifestare ai sacri
pastori il loro pensiero su ciò che
riguarda il bene della Chiesa; e di
renderlo noto agli altri fedeli, salva
restando l'integrità della fede e dei
costumi e il rispetto verso i pastori,



tenendo inoltre presente l'utilità
comune e la dignità della
persona” [Cf ibid., 823, 1].

La loro partecipazione all'ufficio
regale di Cristo

908 Mediante la sua obbedienza fino
alla morte, [Cf Fil 2,8-9 ] Cristo ha
comunicato ai suoi discepoli il dono
della libertà regale, “perché con
l'abnegazione di sé e la vita santa
vincano in se stessi il regno del
peccato” [Conc. Ecum. Vat. II, Lumen
gentium, 36].

Colui che sottomette il proprio corpo
e governa la sua anima senza
lasciarsi sommergere dalle passioni è
padrone di sé: può essere chiamato
re perché è capace di governare la
propria persona; è libero e
indipendente e non si lascia
imprigionare da una colpevole
schiavitù [Sant'Ambrogio, Expositio
Psalmi CXVIII, 14, 30: PL 15, 1403A].



909 “Inoltre i laici, anche mettendo
in comune la loro forza, risanino le
istituzioni e le condizioni di vita del
mondo, se ve ne sono che spingano i
costumi al peccato, così che tutte
siano rese conformi alle norme della
giustizia e, anziché ostacolare,
favoriscano l'esercizio delle virtù.
Così agendo impregneranno di
valore morale la cultura e i lavori
dell'uomo” [Conc. Ecum. Vat. II,
Lumen gentium, 36].

910 “I laici possono anche sentirsi
chiamati o essere chiamati a
collaborare con i loro pastori nel
servizio della comunità ecclesiale,
per la crescita e la vitalità della
medesima, esercitando ministeri
diversissimi, secondo la grazia e i
carismi che il Signore vorrà loro
dispensare” [Paolo VI, Esort. ap.
Evangelii nuntiandi, 73].

911 Nella Chiesa, “i fedeli possono
cooperare a norma del diritto



all'esercizio della potestà di
governo” [ Codice di Diritto
Canonico, 129, 2] e questo mediante
la loro presenza nei Concili
particolari, [Cf ibid., 443, 4] nei
Sinodi diocesani, [Cf ibid. , 463, 1. 2]
nei Consigli pastorali; [Cf ibid., 511;
536] nell'esercizio della cura
pastorale di una parrocchia; [Cf ibid.,
517, 2] nella collaborazione ai
Consigli degli affari economici; [Cf
ibid., 492, 1; 536] nella
partecipazione ai tribunali
ecclesiastici [Cf ibid., 1421, 2].

912 I fedeli devono “distinguere
accuratamente tra i diritti e i doveri,
che loro incombono in quanto sono
aggregati alla Chiesa, e quelli che
loro competono in quanto membri
della società umana. Cerchino di
metterli in armonia, ricordandosi
che in ogni cosa temporale devono
essere guidati dalla coscienza
cristiana, poiché nessuna attività
umana, neanche in materia



temporale, può essere sottratta al
dominio di Dio” [Conc. Ecum. Vat. II, 
Lumen gentium, 36].

913 “Così ogni laico, in ragione degli
stessi doni ricevuti, è un testimone e
insieme uno strumento vivo della
missione della Chiesa stessa "secondo
la misura del dono di Cristo" (Ef
4,7)” [Conc. Ecum. Vat. II, Lumen
gentium, 36].

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/catechismo-della-
chiesa-cattolica/ (20/02/2026)

https://opusdei.org/it/article/catechismo-della-chiesa-cattolica/
https://opusdei.org/it/article/catechismo-della-chiesa-cattolica/
https://opusdei.org/it/article/catechismo-della-chiesa-cattolica/

	Catechismo della Chiesa Cattolica

