
opusdei.org

Card. Camillo Ruini.
Messa di
ringraziamento per
la Canonizzazione.
Roma, 9 ottobre 2002

‘Ti rendiamo grazie per la tua
gloria immensa’. La gloria di
Dio si manifesta nella vita e
nelle opere dei suoi santi.
Ringraziamo Dio per la gloria
che dà a Lui la vita santa di
Josemaría Escrivá, sacerdote e
fondatore dell’Opus Dei

08/10/2002



Ti rendiamo grazie per la tua gloria
immensa. La gloria di Dio si
manifesta nella vita e nelle opere dei
suoi santi. Ringraziamo Dio per la
gloria che dà a Lui la vita santa di
Josemaría Escrivá, sacerdote e
fondatore dell’Opus Dei. La Chiesa
propone a tutta la cattolicità la figura
di San Josemaría come guida e
modello di vita cristiana, e come
intercessore davanti alla Santissima
Trinità.

Viviamo l’epoca incerta e
affascinante degli inizi di un nuovo
millennio, ci sentiamo interpellati
dallo Spirito ad essere in questo
crocevia della storia i forgiatori di
una nuova civiltà cristiana, ben
radicata nell’eredità che abbiamo
ricevuto, ma non paurosa di
intraprendere il futuro con sguardo
carico di speranza. Ringraziamo Dio
per il Papa che ci guida in questo
frangente della storia: le sue parole
incoraggianti segnano questi tempi



di grandi trasformazioni
infondendoci coraggio e iniziativa
con l’invito di Gesù che abbiamo
appena riascoltato dal Vangelo di
Luca: “prendi il largo”!

San Josemaría. Ci abitueremo presto
a chiamarlo così, nella preghiera
personale e in quella comunitaria e
liturgica. Il disegno provvidenziale di
Dio ci dona un Santo preparato dallo
Spirito per il nuovo millennio che è
cominciato. “Queste crisi mondiali
sono crisi di Santi.” (Cammino , n.
301) affermava e si è impegnato per
primo ad essere adatto a risolvere
questa crisi mondiale, santo per
diventare esempio e guida per
moltitudini di cristiani comuni. Il
Papa ci ha indicato la
contemplazione del volto di Cristo
come strada di santità. E San
Josemaría è stato un contemplativo
del volto di Cristo.



Docile alle ispirazioni dello Spirito
Santo e in assidua meditazione della
parola di Dio cercava il volto di
Cristo, figlio di Dio e figlio dell’uomo.
Lo commuoveva intimamente la
pazzia d’amore di Dio di diventare
uno di noi, di farsi un bambino
perché noi ci avvicinassimo a Lui con
fiducia. Si soffermava in
conversazione intima con Giuseppe e
con Maria sua sposa e madre di Dio,
per addentrarsi nell’amicizia con
Cristo Verbo Incarnato, e attraverso
di Lui giungere all’amore del Padre e
dello Spirito Santo. Vedeva con
chiarezza nel Verbo che prende la
nostra umanità la sua volontà di
salvezza, l’amore indicibile, la
rivelazione “dell’uomo
all’uomo” (Gaudium et spes , n. 22). In
questa prospettiva amava scorgere
nell’umanità del Figlio di Dio tutte le
virtù umane: la disponibilità, il
lavoro ben fatto, la determinazione,
la delicatezza, l’obbedienza, il venirci
incontro, l’amore per la libertà, la



temperanza, il distacco. L’amabilità
dei modi e la correttezza delle virtù
sociali, la straordinaria gratitudine.

Nella sua umiltà cercava di imparare
da tutti quelli che frequentava queste
virtù umane e cristiane, appunto
perché voleva farsi imitatore
personalmente identificato con tutti
gli aspetti della vita del Figlio di Dio.
Consigliava: “Frequenta l’umanità
Santissima di Gesù… Ed Egli metterà
nella tua anima una fame
insaziabile, un desiderio
'spropositato' di contemplare il suo
Volto” (Via Crucis, VI stazione, n. 2).
Scrutando la vita nascosta di Gesù,
quei trent’anni di quasi totale
silenzio evangelico apparivano a lui
tanto eloquenti: la pienezza di Dio
era venuta ad abitare con totalità la
natura umana e il tempo, dunque la
nostra vita di ogni giorno può essere
piena di Dio. A partire da questa
convinzione lo Spirito forgiava in lui
una vita interiore solidissima che si



intesseva, prendeva spunto e
alimento da tutti gli impegni, anche i
più piccoli, della vita di ogni giorno,
come dalle esigenze grandi della sua
missione.

Comprese che l’Eucaristia era un
ulteriore passo nell’umiltà
dell’annullamento di Dio in favore
della nostra salvezza e per amore
nostro. Si innamorò fin dalla più
giovane età di Gesù Cristo presente
nell’Eucaristia e dimostrò questo
amore con un accompagnamento
continuo fatto di soste e di veglie e di
slanci del cuore: fu sempre sua fonte
di ispirazione e di forza. Nel segreto
del tabernacolo contemplava il suo
volto.

Anche il volto di Cristo sofferente
ebbe una parte fondamentale nel suo
approfondimento del mistero del
Verbo Incarnato. Ha avuto il dono di
fare l’esperienza di Gesù sulla croce,
misterioso e “paradossale intreccio di



beatitudine e di dolore” (Giovanni
Paolo II, Litt. apost. Novo Millennio
Ineunte , n. 27). Scriveva: “Ti voglio
felice sulla terra. - Non lo sarai se
non perdi quella tua paura del
dolore. Perché, mentre
“camminiamo”, la felicità consiste
proprio nel dolore” (Cammino , n.
217). E ancora: “ L'amore che dà
gusto, che rende felice l'anima, si
fonda sul dolore” (Forgia , n. 760). In
lui la percezione acutissima del
dolore di Cristo era saldamente unita
all’indefettibile certezza del suo
significato di vittoria. Così vede Gesù
che sale sulla croce: “Il volto amato
di Gesù, che aveva sorriso ai bambini
e si era trasfigurato di gloria sul
Tabor, ora è come nascosto dal
dolore. Ma questo dolore è la nostra
purificazione; il sudore e il sangue
che offuscano e sfigurano le sue
fattezze, sono la nostra
pulizia…” (Via Crucis , VI stazione ).
Nel volto morente di Gesù vedeva
l’amore sereno e forte. E il gesto del



sacerdote eterno che apre le braccia
a tutta l’umanità. (cfr. Via Crucis , XII
stazione.)

Intravedeva già, seguendo la
tradizione giovannea, l’esultanza del
volto del risorto. “Cristo vive: Cristo
non è un uomo del passato, che visse
un tempo e poi se ne andò
lasciandoci un ricordo e un esempio
meravigliosi. No: Cristo vive” (E’ Gesù
che passa , n. 102). Lo contemplava
vivo nella sua parola, nella Chiesa,
nei sacramenti dove è Cristo che
perdona, Cristo che si offre
sull’altare. E nella presenza
nell’anima del cristiano. “Cristo vive
nel cristiano. La fede ci dice che
l’uomo, in stato di grazia, è
divinizzato” (ibidem, n. 103). Per
questo diceva ai suoi figli spirituali:
"vi amo tanto perché vedo scorrere
nelle vostre vene il sangue del
Risorto". La percezione della vittoria
di Cristo sul peccato e sulla morte era
così forte da imprimere alla sua vita



la connotazione di un ottimismo che
nulla fa tramontare e della speranza
attiva, anche nelle più grandi prove e
sofferenze. “Quando noi cristiani ce
la passiamo male è perché non
diamo a questa vita tutto il suo
significato divino. Dove la mano
sente la puntura delle spine, gli occhi
scoprono un mazzo di splendide
rose, piene di profumo” (Via Crucis ,
VI stazione, n. 5).

La sua unione con Cristo dà ragione
del dinamismo apostolico travolgente
che ha informato la sua esistenza.
Per questo lo Spirito Santo ci offre
con l’esempio e la parola di San
Josemaría un sicuro punto di
riferimento per l’evangelizzazione. I
Vescovi italiani si sono fatti eco del
“prendi il largo” che il Papa ha
lanciato e si sono rivolti ai fedeli
incoraggiandoli a “comunicare il
Vangelo in un mondo che
cambia” (Comunicare il vangelo in un
mondo che cambia. Orientamenti



pastorali dell’Episcopato italiano per
il primo decennio del duemila ). Affido
queste speranze ed attese
all’intercessione di San Josemaría
che tanto ha amato questa terra
italiana e le sue radici cristiane, e che
sempre incitava i cristiani ad andare
nella direzione segnalata dai loro
Pastori. Molti sono gli aspetti del suo
spirito che illuminano le attese dei
Vescovi italiani: ne segnalo solo
alcuni. Insegnava: “Dobbiamo amare
il mondo, il lavoro, le realtà umane.
Perché il mondo è buono: il peccato
di Adamo ruppe la divina armonia
del creato, ma Dio ha inviato suo
Figlio unigenito a ristabilire la pace.
E così noi, divenuti figli di adozione,
possiamo liberare la creazione dal
disordine e riconciliare tutte le cose
con Dio” (E Gesù che passa , n. 112;
cfr. Comunicare il Vangelo … n.51),
cercando quel “qualcosa di santo, di
divino” (Omelia Amare il mondo
appassionatamente ) che è nascosto
in ogni realtà creata.



In questo contesto il messaggio di
Josemaría al cristiano, cittadino della
città terrestre, è di grande
incitamento e di speranza. “Questo è
il tuo compito di cittadino cristiano:
contribuire a far sì che l'amore e la
libertà di Cristo presiedano tutte le
manifestazioni della vita moderna: la
cultura e l'economia, il lavoro e il
riposo, la vita di famiglia e la
convivenza sociale” (Solco , n. 302).

La grande fiducia nella libertà
dell’uomo e nella sua responsabilità
davanti a Dio e agli uomini
informava il suo lavoro pastorale,
come confidava in un’omelia: “ho
concepito il mio lavoro di sacerdote e
di pastore di anime come un compito
volto a porre ciascuno di fronte a
tutte le esigenze della sua vita,
aiutandolo a scoprire ciò che in
concreto Dio gli chiede, senza porre
alcun limite a quella santa
indipendenza e a quella benedetta
responsabilità personale che sono le



caratteristiche proprie della
coscienza cristiana. Questo spirito e
questo modo di agire si basano sul
rispetto per la trascendenza della
verità rivelata e sull'amore per la
libertà della creatura umana. Potrei
aggiungere che si basano anche sulla
certezza della indeterminazione
della storia, aperta a molteplici
possibilità che Dio non ha voluto
precludere” (E' Gesù che passa , n.
99).

Ben afferrato alla grazia di Dio
poteva esclamare con San Paolo:
“Tutto posso in colui che mi dà la
forza!”. Consapevole delle sue
debolezze umane, confessava con
San Pietro: sono peccatore, ma
aggiungeva: un peccatore che ama
Gesù Cristo. Debolezza umana e
forza di Dio: ingredienti
indispensabili per i cristiani di
sempre, e di oggi in modo
particolare.



Oggi che la Chiesa, anche nella nostra
terra di antica tradizione cristiana,
nota il crescente analfabetismo
religioso , specialmente tra i giovani,
giova riscoprire l’importanza che il
nuovo Santo dava alla formazione
intellettuale, alla fede che doveva
diventare cultura per essere in grado
di dare ragione della speranza che è
in noi. Non era un aspetto riservato a
pochi, ma a tutti coloro che volessero
prendere seriamente la vita
cristiana: “Studia. - Studia con
impegno. - Se devi essere sale e luce,
hai bisogno di scienza, di idoneità. O
credi che per la tua pigrizia e
indolenza riceverai la scienza
infusa?” (Cammino , n. 340; cfr. 
Comunicare il Vangelo …, nn. 40 e 50).

Così definiva le caratteristiche
dell’apostolo moderno: “Per te, che
desideri formarti una mentalità
cattolica, universale, trascrivo alcune
caratteristiche: - ampiezza di
orizzonti, e un vigoroso



approfondimento, in quello che c'è di
perennemente vivo nell'ortodossia
cattolica; - anelito retto e sano - mai
frivolezza - di rinnovare le dottrine
tipiche del pensiero tradizionale,
nella filosofia e nell'interpretazione
della storia...; - una premurosa
attenzione agli orientamenti della
scienza e del pensiero
contemporanei; - un atteggiamento
positivo e aperto di fronte all'odierna
trasformazione delle strutture sociali
e dei modi di vita.” (Solco , n. 428).

San Josemaría, come buon pastore,
adeguandosi alle circostanze
personali di ciascuno ha condotto
innumerevoli cristiani ad assumere
con gioia un impegnativo piano di
vita spirituale. Egli è stato davvero
un maestro di preghiera e un
pedagogo della santità (cfr. Novo
Millennio Ineunte , nn. 31-34).

Vi sono grandi attese nella gioventù
di oggi: San Josemaría griderebbe



loro volentieri: “venite con noi
appresso all’Amore!” (Cammino , n.
790). Sono giovani desiderosi di bene,
ma spesso digiuni di formazione,
bisognosi di quella chiarezza
pastorale che portava San Josemaría
ad insegnare loro che lo studio e il
lavoro ben fatto erano la
dimostrazione più importante della
carità e del servizio, senza escludere
la generosità della dedizione alla
catechesi e ai poveri, prediletti da
Cristo. Lo spirito del nuovo Santo
può aiutare tanti giovani a scoprire
la bellezza della vocazione cristiana.

Bisogna evangelizzare nuovamente
questo nostro mondo, con le sue
angosce e le sue miserie, con le sue
gioie e i suoi sviluppi; e a tale scopo è
necessario ridestare un interesse
profondo e coinvolgente verso
l'esperienza dell'infinito amore di
Dio Padre nei confronti dei suoi figli.
E' nell'ambito di questa esperienza
che i cristiani potranno riscoprire la



grandezza del sacramento della
misericordia e del perdono di Dio,
del quale San Josemaría fu apostolo
instancabile. Predicava l'accostarsi al
sacramento della riconciliazione
come fonte di grazia e di forza, ne
dischiudeva ai suoi figli e a tanti altri
il valore eminentemente positivo,
come un cammino di santità. Occorre
riconoscere che senza conversione
non c'è possibilità di vita cristiana,
tanto meno della santità a cui siamo
chiamati: Haec est enim voluntas Dei,
sanctificatio vestra , questa è la
volontà di Dio, la vostra
santificazione (1Ts 4,3). O, come
ribadisce la seconda lettura della
lettera ai Romani: "Se siamo figli,
siamo anche eredi: eredi di Dio,
coeredi di Cristo" (Rm 8,17).

San Josemaría dischiuse “orizzonti
insospettati di zelo” (Cammino , n.
973; cfr. Comunicare il Vangelo …, n.
58 e seg ) alla gente comune, che non
sospettava né osava sperare di essere



destinataria di una chiamata
personale di Dio. Dischiuse a tanti la
prospettiva, così limpida nei primi
cristiani, della testimonianza e della
comunicazione del Vangelo negli
ambiti stessi della loro vita: in
ufficio, in caserma, allo stadio, al
mercato, in famiglia, a teatro:
ovunque un cittadino onesto si trova,
lì il cristiano può essere, grazie alla
sua partecipazione alla vita di Dio,
Gesù che passa, che sorride e
guarisce. Gesù dice a Pietro: “prendi
il largo e calate le reti per la
pesca” (Lc 5,4). Possiamo pensare che
Gesù voglia anche dire: chiamo te
cristiano ad essere mio apostolo. Poi,
agirai nella tua pesca insieme agli
altri, unito alla Chiesa. Scriveva in 
Cammino il giovane don Josemarìa:
“Andate, predicate il Vangelo… Io
sono con voi…' lo ha detto Gesù… e lo
ha detto a te. ” (Cammino , n. 904).

La vita e le opere di San Josemaría
costituiscono per tutto il popolo



cristiano una forte spinta a
“prendere il largo”, a salpare senza
paura, a non temere la notte
infruttuosa, a riprendere con fiducia
la pesca che Gesù stesso ci indica
come missione propria di ogni
cristiano. Ascoltiamo ciò che lo
Spirito dice alla Chiesa. Tutti noi, e in
particolare coloro che vivono lo
spirito dell’Opus Dei, siamo chiamati
a non disperdere il tesoro della sua
vita santa, a farla fruttare per la
gloria di Dio e per la felicità degli
uomini, per il diffondersi e
consolidarsi della Chiesa di Gesù
Cristo nel mondo.

Interceda per noi dal cielo San
Josemaría Escrivá, insieme a tutti
coloro che godono della compagnia
inesprimibile della Trinità divina, in
particolare quelli che vi sono giunti
grazie al suo apostolato e alla sua
Opera. Ci assista in questo compito
Maria, Madre di Dio e della Chiesa,
Sede della Sapienza e Ancella del



Signore, Stella dell’evangelizzazione
che indica alla Chiesa il suo
cammino.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/card-camillo-ruini-
messa-di-ringraziamento-per-la-

canonizzazione-roma-9-ottobre-2002/
(17/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/card-camillo-ruini-messa-di-ringraziamento-per-la-canonizzazione-roma-9-ottobre-2002/
https://opusdei.org/it/article/card-camillo-ruini-messa-di-ringraziamento-per-la-canonizzazione-roma-9-ottobre-2002/
https://opusdei.org/it/article/card-camillo-ruini-messa-di-ringraziamento-per-la-canonizzazione-roma-9-ottobre-2002/
https://opusdei.org/it/article/card-camillo-ruini-messa-di-ringraziamento-per-la-canonizzazione-roma-9-ottobre-2002/

	Card. Camillo Ruini. Messa di ringraziamento per la Canonizzazione. Roma, 9 ottobre 2002

