
opusdei.org

Per me, vivere è
Cristo (IV): Arrivare
alla persona nella
sua integrità: il
ruolo degli affetti
(II)

Gli atti volontari contribuiscono
a creare una connaturalità
affettiva con il bene verso il
quale si muove la volontà.
Perciò appare fondamentale
volere il bene autentico e
confidare nel tempo. In tal
modo si vive pienamente la
realtà, che ci permette di
scoprire l’immenso panorama
del mondo interiore.



09/08/2018

«Rivestitevi del Signore Gesù
Cristo» (Rm 13, 14). Far divenire
realtà questo anelito di san Paolo è
qualcosa di più che indossare un
abito. Implica una conversione del
cuore, una trasformazione della
persona in risposta all’azione della
grazia, significa gettare via le opere
delle tenebre e indossare le armi della
luce (cfr. Rm 13, 12): una formazione
profonda e completa.

Nell’articolo precedente ci siamo
soffermati a considerare che per
arrivare alla persona nella sua
interezza occorre che la formazione
coinvolga non solo l’intelletto e la
volontà, ma anche gli affetti[1].
Abbiamo visto, inoltre, che la
formazione degli affetti – imparare a
godere del bene – richiede
l’intervento della volontà – e dunque



dell’intelletto – che, tuttavia, ha un
controllo solo indiretto – politico – sui
sentimenti. Certe volte questo
controllo lo esercita cercando di
provocare una emozione concreta.

Però esiste anche un altro tipo di
influenza più a lungo termine, che si
produce anche senza che il soggetto
se lo proponga, e che è ancora più
importante ai fini della nostra
riflessione. Questo succede perché gli
atti volontari non solo possono
causare qualcosa nel mondo esterno
a noi, ma soprattutto producono un
effetto interiore: contribuiscono a
creare una connaturalità affettiva
con il bene verso il quale si muove la
volontà. Spiegare come questo si
produca esula dall’oggetto di questi
articoli, ma in ogni caso a noi
interessa mettere in evidenza due
punti.

Volere il bene



Il primo di questi punti è che il bene
verso il quale la volontà si muove – e
con il quale si crea la connaturalità –
può essere molto diverso da quello
che si percepisce dall’esterno. Due
persone che adempiono lo stesso
incarico possono realizzare due cose
molto diverse: una può
semplicemente mirare a non fare
brutta figura davanti a chi gli ha dato
l’incarico, mentre l’altra ha
l’intenzione di servire. La seconda
sta formando una virtù e la prima
no, perché il bene che persegue e col
quale si configura è quello di evitare
di fare brutta figura davanti
all’autorità. È anche vero che questo
modo di fare può costituire un passo
avanti rispetto a un atteggiamento
precedente (rifiutarsi di farlo), ma
finché non sarà seguito da ulteriori
passi avanti non sarà in grado di
formare la virtù, per quanto
numerose possano essere le
ripetizioni dell’atto. Per questo è
tanto importante rettificare,



purificare continuamente
l’intenzione per riuscire
progressivamente a mirare ai motivi
per i quali vale realmente la pena
fare qualcosa e così configurarci
affettivamente con loro.

Tutti noi abbiamo esperienza,
propria o altrui, che limitarsi a
rispettare alcune regole finisce
facilmente a diventare un peso.
L’esempio del figlio maggiore della
parabola ci mette in guardia da tale
pericolo (cfr. Lc 15, 29-30). Invece,
cercare sinceramente il bene che
queste regole cercano di
promuovere, rallegra e libera. In
sostanza potremmo dire che non è il 
fare che forma, ma il volere: non è
importante solo quello che faccio, ma
anche quello che voglio quando lo
faccio[2]. La libertà, dunque, è
decisiva: non basta fare le cose,
occorre volerle fare, occorre farle
«perché ci va di farle: ecco il motivo
più soprannaturale»[3], perché solo



così formiamo la virtù, vale a dire,
impariamo a godere del bene. Un
semplice compimento che finisce con
l’essere un «compio e mento»[4], non
è uno stimolo per la libertà, né per
l’amore, né per la gioia. Invece,
saremo stimolati se comprenderemo
perché questo compimento è
splendido e vale la pena, lasciandoci
poi guidare, nell’attuare, da questi
motivi.

Una formazione di lunga portata

Il secondo punto che ci conviene
considerare è che il processo di
connaturalizzazione affettiva con il
bene di solito è lento. Se la virtù
consistesse soltanto nella capacità di
superare la resistenza affettiva per
fare il bene, potremmo ottenerla in
tempi molto più brevi; però
sappiamo già che la virtù non è
formata finché il bene non abbia un
riflesso positivo nell’affettività[5]. La
conseguenza di questo è la necessità



di essere paziente nella lotta, perché
raggiungere alcuni degli obiettivi che
vale la pena proporsi può richiedere
un tempo lungo, forse anni. La
resistenza all’atto buono che
continuiamo ad avvertire in questo
periodo di tempo non dobbiamo
interpretarla come una sconfitta o
come segno che la nostra lotta non è
sincera o è poco decisa. Si tratta di un
percorso progressivo, nel quale di
solito ogni passo è piccolo e non è
facile apprezzare il progresso che
produce. Solo dopo un certo tempo,
guardando indietro, ci accorgeremo
che abbiamo percorso più strada di
quella che ci sembrava.

Se, per esempio, abbiamo reazioni di
ira che vorremmo superare,
cominceremo con l’impegnarci a
reprimere le sue manifestazioni
esterne; magari in un primo tempo ci
sembrerà che non ci riusciamo, ma
se siamo costanti, le volte in cui
vinceremo – inizialmente scarse –



diventeranno sempre più frequenti e
dopo un certo tempo – anche lungo –
saremo nelle condizioni di riuscirci
abitualmente. Però questo non basta,
perché il nostro obiettivo non era
quello di reprimere alcune
manifestazioni esterne, ma di
modellare una reazione interna –
essere più mite e tranquillo – in
modo tale che questa reazione più
serena sia quella caratteristica del
nostro modo di essere. La lotta,
pertanto, è molto più lunga, ma chi
potrebbe negare che è molto più
bella, liberatrice ed entusiasmante? È
una lotta che mira a raggiungere una
pace interiore nella ricerca e nella
pratica della volontà di Dio e non
nella semplice sottomissione violenta
dei sentimenti.

Papa Francesco, nello spiegare il suo
principio secondo cui il tempo è
superiore allo spazio[6], fa notare che
«dare priorità al tempo significa
occuparsi di iniziare processi più che



di possedere spazi»[7]. Nella vita
interiore vale la pena avviare
processi realisti e generosi; poi,
bisogna saper aspettare che
producano frutti. «Questo principio
permette di lavorare a lunga
scadenza, senza l’ossessione dei
risultati immediati. Aiuta a
sopportare con pazienza situazioni
difficili e avverse, o i cambiamenti
dei piani che il dinamismo della
realtà impone. È un invito ad
assumere la tensione tra pienezza e
limite»[8]. Ci interessa molto, in
effetti, che la consapevolezza dei
nostri limiti non paralizzi la nostra
aspirazione alla pienezza che Dio ci
offre. Del resto, ci importa anche che
questa nobile ambizione non ignori
ingenuamente che siamo limitati.

Puntare alto nella formazione,
proporsi non solo di compiere atti
buoni, ma di essere buoni, avere un
buon cuore, ci permetterà di
distinguere l’atto virtuoso da quello



che potremmo chiamare l’atto
conforme a una virtù. Quest’ultimo
sarebbe l’atto che corrisponde a una
virtù e contribuisce passo passo a
formarla, ma che, non provenendo
ancora da un abito già maturo,
richiede con frequenza che si
sovrapponga a un’affettività che
spinge nella direzione contraria.
L’atto virtuoso sarebbe invece quello
di chi gode nel realizzare questo
bene, anche quando gli richiede uno
sforzo. Questo è l’obiettivo.

Una formazione integrale, che riesca
a modellare l’affettività, è lenta. Chi
vuole formarsi così non cade
nell’ingenuità di voler sottomettere i
sentimenti alla propria volontà,
calpestando quelli che non gli
piacciono o cercando di provocare
quelli che vorrebbe avere. Capisce
che la sua lotta si deve concentrare
piuttosto nelle decisioni libere con le
quali, nel tentativo di adempire la
volontà di Dio, dà risposta a quei



sentimenti, accogliendo o rifiutando i
suggerimenti di comportamento che
implicano. Infatti, sono queste le
decisioni che, indirettamente e a
lungo termine, finiscono col
modellare l’interiorità dalla quale
provengono questi affetti.

Un mondo dentro di te

Man mano che la virtù si va
formando, non solo si realizza l’atto
buono con più naturalezza e più
piacere; si ha, inoltre, una maggiore
facilità a identificare quale sia questo
atto. «Per poter “discernere la
volontà di Dio, ciò che è buono, a lui
gradito e perfetto” (Rm 12,2) è sì
necessaria la conoscenza della legge
di Dio in generale, ma questa non è
sufficiente: è indispensabile una
sorta di “connaturalità” tra l'uomo e il
vero bene (cfr. san Tommaso
d’Aquino, Summa Theologiae, II-II, q.
45, a. 2). Una simile connaturalità si
radica e si sviluppa negli



atteggiamenti virtuosi dell'uomo
stesso»[9].

Questo è dovuto in buona parte al
fatto che l’affettività è la prima voce
che udiamo al momento di valutare
l’opportunità di un comportamento:
prima che la ragione esamini se è più
o meno conveniente compiere una
cosa piacevole, in quanto abbiamo
già avvertito la sua attrattiva. La
virtù, in quanto rende affettivamente
attrattivo il bene, consente che la
voce dell’affettività includa una certa
valutazione morale – cioè, in
riferimento al bene globale della
persona – dell’atto in questione. Fa sì
che, per esempio, per quanto ci
attragga la possibilità di uscirne
bene, la menzogna ci si presenti
sgradevole.

In modo implicito, ma chiaro, questo
concetto lo troviamo espresso in un
brevissimo punto di Cammino: «Che
motivo hai di guardare, se il “tuo



mondo” lo porti dentro di te?»[10].
San Josemaría cerca di mettere in
relazione uno sguardo esterno con il
mondo interiore. Ed è questa
relazione che permetterà di dare un
valore allo sguardo, che apparirà
conveniente o meno a seconda di
come è costituito il mondo interiore.
Uno sguardo inadeguato, allora, non
sarà il caso di reprimerlo, perché
appare già come non necessario,
perché il mondo interiore – il mio
mondo – lo rifiuta. San Josemaría ci
sta dicendo che se si ha una
interiorità ricca, quello che produce
danno non solo si evita realmente,
ma non presenta un maggior
pericolo perché ripugna: non si
percepisce solo come cattivo, ma
anche – innanzitutto – come brutto,
sgradevole, stonato, fuori posto...;
naturalmente può attrarre in
qualche modo, ma si tratta di una
attrazione facile da respingere,
perché spezza l’armonia e la bellezza
dell’atmosfera interiore. Invece, se



non hai un mondo dentro di te,
evitare questo sguardo ti
richiederebbe uno sforzo notevole.

Realismo

Ciò che stiamo dicendo dimostra che
la crescita nelle virtù ci rende
sempre più realisti. Alcune persone
hanno l’idea – di solito non espressa
– che vivere secondo le virtù significa
chiudere un occhio alla realtà, questo
sì, per un motivo molto alto e perché
da questo comportamento, che in
parte implica chiudersi a questo
mondo, ci aspettiamo un premio
nell’altro. Viceversa, vivere come
Cristo, imitare le sue virtù, ci apre
alla realtà e non permette che la
nostra affettività ci inganni nel
momento di valutarla e di decidere
come rispondere ad essa.

La povertà, per esempio, non
richiede che si rinunci a considerare
il valore dei beni materiali in vista
della vita eterna; inoltre, solo la



persona che vive distaccata valuta i
beni materiali nella sua giusta
misura: né pensa che siano cattivi, né
concede loro un’importanza che non
hanno. Invece, colui che non si sforza
di vivere così, finirà col concedere
loro un valore maggiore di quello che
hanno e questo si rifletterà nelle sue
decisioni: sarà poco realista, benché
agli occhi degli altri appaia come un
autentico uomo di mondo, che sa
muoversi in determinati ambienti.
La persona sobria sa godere di un
buon pranzo; quella che non lo è
attribuisce a questo piacere una
importanza che obiettivamente non
ha. Qualcosa di simile si potrebbe
dire di ogni altra virtù. Come Gesù
disse a Nicodemo, «Chi opera la
verità viene alla luce» (Gv 3, 21).

Un circolo virtuoso

In definitiva, orientare la nostra
affettività perfezionando le virtù
vuol dire rendere più chiaro il nostro



sguardo, è come ripulire gli occhiali
dalle macchie che il peccato originale
e i peccati personali vi hanno
depositato e che ci creano qualche
difficoltà nel vedere il mondo come è
realmente. «Diciamolo pure: la non-
redenzione del mondo consiste,
appunto, nella non-decifrabilità della
creazione, nella non-riconoscibilità
della verità, una situazione che poi
conduce inevitabilmente al dominio
del pragmatismo, e in questo modo fa
sì che il potere dei forti diventi il dio
di questo mondo»[11].

Un’affettività ordinata aiuta la
ragione a leggere la creazione, a
riconoscere la verità, a identificare
ciò che ci conviene veramente.
Questo giudizio corretto della
ragione rende più facile la decisione
volontaria. L’atto buono che fa
seguito a questa decisione,
contribuisce ad abituarci al bene
perseguito e, dunque, a ordinare
l’affettività. È un autentico circolo 



virtuoso che permette di sentirsi
progressivamente liberi, padroni dei
propri atti e, di conseguenza, rende
capaci di donarsi realmente al
Signore, perché solo chi si possiede
può donarsi.

La formazione è integrale solo
quando raggiunge tutti questi livelli.
In altre parole, c’è vera formazione
solo quando le diverse facoltà che
intervengono nell’agire umano – la
ragione, la volontà, l’affettività – si
integrano: non si combattono, ma
collaborano. Se non si riuscisse a
modellare gli affetti, ovvero, se le
virtù fossero concepite solo come
una forza addizionale alla volontà,
che ci rende capaci di ignorare il
livello affettivo, le norme morali e la
lotta con cui cerchiamo di viverle
sarebbero repressive e non si
raggiungerebbe un’autentica unità di
vita, perché dentro di noi
sentiremmo sempre alcune forze che
tirano potentemente in senso



contrario, generando instabilità. Una
instabilità che conosciamo bene,
perché è il nostro punto di partenza,
ma che andiamo superando un po’
per volta, man mano che
progressivamente conduciamo
queste forze verso l’armonia, in
modo che arrivi il momento in cui
quel motivo più soprannaturale che è 
perché ci va di farlo, significhi perché
mi fa piacere, perché mi attrae,
perché corrisponde al mio modo
d’essere, perché coincide con il
mondo interiore che mi sono
formato; in sostanza, perché a poco a
poco ho imparato a fare miei i
sentimenti di Gesù Cristo.

Camminiamo così verso la meta, allo
stesso tempo altissima e attraente,
indicata da san Paolo: «abbiate in voi
gli stessi sentimenti che furono in
Cristo Gesù» (Fil 2, 5) e ci rendiamo
conto che in tal modo ci rivestiamo
del Signore Gesù Cristo (cfr. Rm 13,
14). «La vita di Cristo è vita nostra



[...]. Pertanto il cristiano deve vivere
imitando la vita di Cristo, facendo
propri i sentimenti di Cristo, in modo
da poter esclamare con san Paolo: 
Non vivo ego, vivit vero in me Christus
(Gal 2, 10), non sono io che vivo, è
Cristo che vive in me»[12]. E poiché
la fedeltà consiste proprio in questo,
nel vivere, nell’amare, nel sentire
come Cristo, non perché ci 
mascheriamo da Cristo, ma perché
diventa questo il nostro modo di
essere, allora, nell’adempire la
volontà di Dio, nell’essere fedeli,
saremo profondamente liberi, perché
facciamo quello che vogliamo, quello
che ci fa piacere, quello che ci va di
fare. Profondamente liberi e
profondamente fedeli.
Profondamente fedeli e
profondamente felici.

Julio Diéguez



[1] Cfr. F. Ocáriz, Lettera pastorale
14.II.2017, n. 8.

[2] In realtà, dal punto di vista
morale, quello che faccio è proprio 
quello che voglio quando lo faccio.
Dato il nostro obiettivo, tuttavia, non
è necessario che ci soffermiamo a
spiegare perché le cose stanno così.

[3] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 17.

[4] Cfr. don Álvaro, Lettera IX-1975,
in Cartas de familia I, n. 8.

[5]Dopo l’articolo precedente,
dovrebbe ormai essere chiaro che
questo non significa che il bene non
costi nessuno sforzo o – ma è lo
stesso – che il male non abbia più
attrattiva di nessun genere.

[6] Papa Francesco, cfr. Esort. Apost. 
Evangelii gaudium, nn. 222-225.



[7] Ib., n. 223. Il corsivo è
nell’originale.

[8] Ib.

[9] San Giovanni Paolo II, Enc. 
Veritatis splendor, 6.VIII.1993, n. 64.

[10]San Josemaría, Cammino, n. 184.

[11]J. Ratzinger – Benedetto XVI, Gesù
di Nazaret, vol. II, 7, 3.

[12]San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 103.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/arrivare-alla-
persona-nella-sua-interezza-il-ruolo/

(29/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/arrivare-alla-persona-nella-sua-interezza-il-ruolo/
https://opusdei.org/it/article/arrivare-alla-persona-nella-sua-interezza-il-ruolo/
https://opusdei.org/it/article/arrivare-alla-persona-nella-sua-interezza-il-ruolo/

	Per me, vivere è Cristo (IV): Arrivare alla persona nella sua integrità: il ruolo degli affetti (II)

