
opusdei.org

Articolo su san
Josemaría di Albino
Luciani (papa
Giovanni Paolo I)

Giovanni Paolo I fu eletto Papa
il 26 agosto 1978 e in seguito si
conquistò la simpatia di tutti.
Dopo la sua morte, il 28
settembre 1978 è ricordato
come “il Papa del sorriso”.
Alcuni mesi prima della sua
elezione, aveva scritto un
articolo per "Il Gazzettino di
Venezia" in cui analizzava
alcuni insegnamenti di san
Josemaría.



29/08/2022

Nel 1941 lo spagnolo Víctor García
Hoz, dopo la confessione, si sentì
dire: «Dio La chiama per i sentieri
della contemplazione». Rimase
stupito. Aveva sempre sentito dire
che la «contemplazione» era roba per
santi avviati alla vita mistica, vetta
raggiungibile solo da pochi eletti,
gente per lo più ritirata dal mondo.
«Io, invece –scrive Hoz– in quegli
anni ero sposato, già con due o tre
figli e con la speranza –poi
verificata– di averne altri, avevo da
lavorare per portare avanti la
famiglia». Chi era, dunque, quel
confessore rivoluzionario, che
saltava a piè pari le tradizionali
sbarre, additando mete mistiche
perfino agli sposati? Era Josemaría
Escrivá de Balaguer, prete spagnolo
morto a Roma nel 1975 a settantatré
anni.



Egli è noto soprattutto per essere il
fondatore dell'Opus Dei, associazione
diffusa in tutto il mondo, della quale
i giornali si occupano spesso, ma con
molte imprecisioni. Cosa in realtà
siano e facciano i membri dell'Opus
Dei, l'ha detto il fondatore stesso.
«Siamo –ha dichiarato nel 1967– una
piccola percentuale di sacerdoti, che
hanno esercitato in precedenza una
professione e un mestiere laicale; un
gran numero di sacerdoti secolari di
molte diocesi del mondo; una gran
folla di uomini e di donne – di
diverse nazionalità, lingue e razze–
che vivono del loro lavoro
professionale, sposati la maggior
parte, celibi parecchi altri, che
partecipano assieme ai loro
concittadini al grave compito di
rendere più umana e più giusta la
società temporale; nella nobile lotta
degli impegni quotidiani, con
personale responsabilità,
assaporando assieme agli altri
uomini, gomito a gomito, successi e



insuccessi, sforzandosi di compiere i
loro doveri e di esercitare i loro
diritti sociali e civili. E tutto questo
con naturalezza, come un qualsiasi
cristiano consapevole, senza
mentalità di gente eletta, fusi nella
massa dei loro colleghi, mentre si
impegnano a scoprire gli splendori
divini riverberati nelle realtà più
banali».

In parole più povere, le «realtà
banali» sono il lavoro che ci tocca
fare ogni giorno: gli «splendori divini
riverberati» sono la vita santa da
condurre. Escrivá de Balaguer, con il
Vangelo, ha detto continuamente:
Cristo non vuole da noi solo un po' di
bontà, ma tanta bontà. Vuole però
che la raggiungiamo non attraverso
azioni straordinarie, bensì con azioni
comuni: è il modo di eseguire le
azioni, che deve essere non comune.
Là, nel bel mezzo della strada, in
ufficio, in fabbrica, ci si fa santi, a
patto che si svolga il proprio dovere



con competenza, per amor di Dio e
lietamente in modo che il lavoro
quotidiano diventi non il «tragico
quotidiano», ma quasi il «sorriso
quotidiano».

Cose simili aveva insegnato oltre
trecento anni prima San Francesco di
Sales. Sul pulpito un predicatore
aveva pubblicamente dato alle
fiamme il libro nel quale il santo
spiegava che, a certe condizioni, il
ballo può essere lecito e, perfino,
conteneva un intero capitolo
dedicato all'«onestà del letto
matrimoniale». Escrivá de Balaguer
sorpassa però sotto più aspetti
Francesco di Sales. Anche questi
propugna la santità per tutti, ma
sembra insegnare solo una
«spiritualità dei laici», mentre
Escrivá vuole una «spiritualità
laicale». Francesco cioè suggerisce
quasi sempre ai laici gli stessi mezzi
praticati dai religiosi con opportuni
adattamenti. Escrivá è più radicale:



parla addirittura di «materializzare»
–in senso buono– la santificazione.
Per lui, è lo stesso lavoro materiale,
che deve trasformarsi in preghiera e
santità.

Il leggendario barone di Münchausen
favoleggiava di una lepre
«monstrum», fornita di doppia serie
di zampe: quattro sotto il ventre,
quattro sopra la schiena. Rincorsa
dai levrieri e sentendosi quasi
raggiunta, essa si capovolgeva,
continuando la corsa con le zampe
fresche. Per il fondatore dell'Opus
Dei è «monstrum» la vita dei
cristiani, che volessero una doppia
serie di azioni: una fatta di preghiere
per Dio, l'altra di lavoro, di
divertimenti, di vita familiare per se
stessi. No – dice Escrivá – la vita è
unica, va santificata in blocco. Per
questo parla di spiritualità
«materializzata».



E parla anche di un giusto e
necessario «anticlericalismo» nel
senso che i laici non devono rubare
metodi e mestiere ai preti e ai frati
né viceversa. Credo che egli abbia
derivato questo «anticlericalismo»
dai genitori e specialmente dal
padre, un galantuomo a tutta prova,
tutto lavoro, cristiano convinto,
innamoratissimo di sua moglie e
sempre sorridente. «Lo ricordo
sempre sereno –ha scritto il figlio – la
vocazione la devo a lui... per questo
io sono "paternalista"». Altra spinta
«anticlericale» gli è probabilmente
venuta dalle ricerche fatte per la sua
tesi di laurea in diritto canonico circa
il monastero femminile cistercense
di Las Huelgas presso Burgos. Lì, la
badessa era stata insieme dama,
superiora, prelato, governatore
temporale del monastero,
dell'ospedale, di conventi, chiese e
villaggi dipendenti con giurisdizione
e poteri regali e quasi episcopali. Un
«monstrum» anche questo per gli



incarichi plurimi contrapposti e
sovrapposti. Così ammassati, questi
lavori erano inadatti a essere –come
voleva Escrivá– lavori di Dio.

Perché il lavoro – diceva – come può
essere «di Dio», se è fatto male, in
fretta, senza competenza? Un
muratore, un architetto, un medico,
un insegnante come può essere un
santo, se non è anche, per quanto
dipende da lui, bravo muratore,
bravo architetto, bravo medico,
bravo insegnante? In linea con lui
scriveva Gilson nel 1949: «Ci dicono
che è stata la fede a costruire le
cattedrali nel medioevo; d'accordo...
ma anche la geometria». Fede e
geometria, fede e lavoro eseguito con
competenza per Escrivá vanno a
braccetto; sono le due ali della
santità.

Francesco di Sales aveva affidato la
sua teoria ai libri. Escrivá fece
altrettanto, utilizzando frammenti di



tempo. Se gli capitava a tiro un'idea o
frase significativa, magari
continuando la conversazione,
cavava di tasca l'agendina, vi
scriveva in fretta una parola, una
mezza riga, che più tardi utilizzava
per il libro. Alla propaganda del suo
grande progetto di spiritualità, oltre i
diffusissimi libri, dedicò un'attività
tenacissima e organizzò
l'associazione dell'Opus Dei. «Date un
chiodo a un aragonese –dice il
proverbio– lo conficcherà con la sua
testa». Ebbene, «io sono aragonese –
ha scritto– bisogna essere tenaci».
Non perdeva un minuto di tempo, In
Spagna, prima, durante e dopo la
guerra civile, passava dalle lezioni
tenute agli universitari al cucinare, al
pulire i pavimenti, al rifare i letti,
all'assistenza ai malati. «Ho sulla
coscienza –e lo dico con orgoglio–
migliaia di ore dedicate a confessare
fanciulli nelle borgate povere di
Madrid. Si presentavano col moccio
fino in bocca. Bisognava cominciare



a pulire il naso, per poi pulire quelle
povere anime». Così ha scritto.
Dimostrando che «il sorriso
quotidiano» lo viveva davvero. Ha
scritto anche; «Andavo a letto morto
di stanchezza. Alzandomi, ancora
stanco, al mattino, mi dicevo:
'Josemaría, prima di pranzo ti
concederò un sonnellino'. Appena
sceso in strada, invece,
contemplando il panorama dei lavori
che m'aspettavano in quella giornata,
completavo: 'Josemaría, ti ho preso in
giro un'altra volta'».

Il suo grande lavoro, però, è stato il
fondare e il seguire l’Opus Dei. Il
nome venne per caso. «Bisogna darci
dentro: questa è un'opera di Dio», gli
disse uno. «Ecco il nome giusto,
pensò: opera non mia, ma di Dio,
Opus Dei». Quest'opera se la vide
crescere sotto gli occhi fino ad
allargarsi a tutti i continenti:
cominciò allora il lavoro dei suoi
viaggi intercontinentali per le



fondazioni nuove e per le
conferenze. L'estensione, il numero e
la qualità dei membri dell'Opus Dei
ha fatto pensare a chi sa quali mire
di potere, a quale ferrea obbedienza
di gregari. Il contrario è vero: c'è solo
il desiderio di fare dei santi, ma in
letizia, in spirito di servizio e di
grande libertà.

«Siamo ecumenici, Padre Santo, ma
non abbiamo imparato l'ecumenismo
da Vostra Santità», s'è permesso un
giorno di dire Escrivá a Papa
Giovanni. Questi sorrise: sapeva che
fin dal 1950 l'Opus Dei aveva da Pio
XII il permesso di accogliere come
cooperatori associati i non cattolici e
i non cristiani.

Escrivá fumava da studente.
Entrando in seminario, regalò pipe e
tabacco al portinaio e non fumò più.
Ma il giorno in cui furono consacrati
i tre primi sacerdoti dell'Opus Dei;
disse: «lo non fumo, voi tre neppure:



don Álvaro, bisogna che cominci tu a
fumare... desidero che gli altri non si
sentano vincolati e che fumino, se ne
hanno voglia». Capita talora che
qualcuno dei membri, che l'Opus Dei
solo aiuta a fare responsabilmente
scelte libere anche in politica, salga a
qualche carica importante. Ciò è
affare suo, non dell'Opus Dei.
Quando nel l957 un'alta personalità
porse a Escrivá le sue
congratulazioni, perché un socio era
stato nominato ministro in Spagna, si
ebbe questa risposta piuttosto secca:
«Che importa a me ch'egli sia
ministro o spazzino? Quello che
importa è che egli si santifichi col suo
lavoro». In questa risposta c'è tutto
Escrivá e lo spirito dell'Opus Dei: che
uno si santifichi col suo lavoro,
magari di ministro, se è stato messo a
quel posto, che si santifichi davvero.
Il resto conta poco.



Card. Albino Luciani (Giovanni Paolo
I): "Un ritratto del fondatore
dell'Opus Dei", Gazzettino di Venezia,
25-VII-1978.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/albino-luciani-
giovanni-paolo-i-articolo-su-san-

josemaria-gazzettino-venezia/
(06/02/2026)

https://opusdei.org/it/article/albino-luciani-giovanni-paolo-i-articolo-su-san-josemaria-gazzettino-venezia/
https://opusdei.org/it/article/albino-luciani-giovanni-paolo-i-articolo-su-san-josemaria-gazzettino-venezia/
https://opusdei.org/it/article/albino-luciani-giovanni-paolo-i-articolo-su-san-josemaria-gazzettino-venezia/
https://opusdei.org/it/article/albino-luciani-giovanni-paolo-i-articolo-su-san-josemaria-gazzettino-venezia/

	Articolo su san Josemaría di Albino Luciani (papa Giovanni Paolo I)

