
opusdei.org

Al simposio
“Testimoni del
secolo XX, maestri
del secolo XXI”

Il secolo XX è stato – come tutti i
periodi della storia della Chiesa
– ricco di santi, di testimoni di
Dio. Volgere lo sguardo alle loro
figure deve contribuire a
risvegliare in noi il desiderio
che germini in molti cuori il
seme che Dio ha seminato con
le loro vite, con le loro lotte.

12/12/2012



Il secolo XX è stato – come tutti i
periodi della storia della Chiesa –
ricco di santi, di testimoni di Dio.
Volgere lo sguardo alle loro figure
deve contribuire a risvegliare in noi
il desiderio che germini in molti
cuori il seme che Dio ha seminato
con le loro vite, con le loro lotte.

Il Prelato dell’Opus Dei ha tenuto una
conferenza al simposio “Testimoni
del secolo XX, maestri del secolo
XXI”: “il seme che Dio ha piantato
nella storia servendosi dell’esempio e
della predicazione di Josemaría
Escrivá è stato quello di amare il
mondo. Amarlo appassionatamente.
Amarlo nel Signore e per il Signore”.

“Il simposio di oggi ci fa ricordare
alcuni santi con i quali Dio ha
benedetto la sua Chiesa nel secolo
XX, proprio con l’intenzione che
siano “maestri del secolo XXI”. In
diverse occasioni, a motivo della
recente commemorazione del



centenario della nascita di Josemaría
Escrivá, ho ritenuto opportuno
chiarire che questo anniversario non
poteva limitarsi a ricordare la sua
vita, e neppure a commentare la sua
ricca personalità, ma che doveva
anzitutto farci sentire coinvolti dal
messaggio che Dio ci rivolge
attraverso il suo esempio e i suoi
insegnamenti.

Parole simili potrebbero essere
pronunciate in riferimento a tutti i
santi dei quali oggi ci occuperemo,
tra i quali – e lo dico con gioia – vi
sono alcuni la cui vita si è intrecciata
con quella del fondatore dell'Opus
De: Giovanni XXIII, che egli ebbe
occasione di incontrare varie volte
durante il suo pontificato, don
Manuel González, al quale si sentì
profondamente unito nell’amore
all’Eucaristia e in una sincera
amicizia umana...



Il secolo XX è stato – come tutti i
periodi della storia della Chiesa –
ricco di santi, di testimoni di Dio.
Volgere lo sguardo alle loro figure
deve contribuire a riempire di
speranza le nostre attese per
l’avvenire, a risvegliare in noi il
desiderio sincero che germini in
molti cuori il seme che Dio ha
seminato con le loro vite, con le loro
lotte.

Quale è stato il seme che Dio ha
gettato nella storia servendosi
dell’esempio e della predicazione di
Josemaría Escrivá? Amare il mondo.
Amarlo appassionatamente. Amarlo
nel Signore e per il Signore.

«Bada bene – scrive Josemaría
Escrivá in Forgia -: nel mondo ci sono
molti uomini e donne, e il Maestro
non tralascia di chiamarne neppure
uno». Il fondatore dell’Opus Dei
desiderò sempre che questo
messaggio si trasmettesse quasi “per



contagio”, mediante la testimonianza
di quanti, sforzandosi di santificare
la propria condotta, dimostrano che
ogni vita può essere santificata [...].

«Gli uomini del nostro tempo – dice il
Santo Padre - forse non sempre
coscientemente, chiedono ai credenti
di oggi non solo di ‘parlare’ di Cristo,
ma in un certo senso di farglielo
’vedere’». Cercano di individuarlo
visivamente attraverso i
comportamenti di quelli che passano
accanto a loro. Proprio per questo la
chiamata universale alla santità
costituisce un messaggio – sempre
attuale – di speranza per il mondo
[...].

I cristiani coerenti dimostrano al
mondo che l’assenza di Dio e la
sconfitta di Cristo sono soltanto
apparenti. Cristo ha vinto. Il peccato
e la morte non hanno più pieni
poteri sull’uomo [...]. Questa
profonda convinzione, questa fede, è



ciò che distingue il cristiano, che sa
fondare la sua gioia anche sul dolore,
il suo ottimismo sull’afflizione, la sua
perseveranza attraverso le difficoltà
[...].

Ogni cristiano deve amare questa
nostra terra, creata da Dio e per
conseguenza dotata di bontà. Il
cristiano deve amare in modo
particolare il mondo e quanto esso
contiene di nobile – lavoro
professionale, occupazioni familiari,
relazioni sociali... – perché sono
elementi essenziali della sua vita
come uomo e come cristiano, e luogo
dell’incontro con Dio, per il
compimento della propria missione.
Questi concetti il fondatore dell'Opus
Dei li esprimeva con forza: «Figli
miei, lì dove sono gli uomini vostri
fratelli, lì dove sono le vostre
aspirazioni, il vostro lavoro, lì dove si
riversa il vostro amore, quello è il
posto del vostro quotidiano incontro
con Cristo. È in mezzo alle cose più



materiali della terra che ci dobbiamo
santificare, servendo Dio e tutti gli
uomini» [...].

«Siate uomini e donne di mondo –
scrisse in un punto di Cammino - ma
non siate uomini o donne mondani».
Siate uomini e donne – potremmo
parafrasare – che amate il mondo
perché fate parte di questa realtà, e
soprattutto perché lo riconoscete
come materia venuta da Dio e da Lui
amata, e per conseguenza
l’apprezzate fino in fondo, coscienti
che il riferimento a Dio non la
snatura né la distrugge, ma al
contrario la edifica e perfeziona [...].
Questo mondo concreto, stravolto
malignamente dal peccato, può
essere rigenerato, restituito alla sua
originaria bontà [...].

Il mondo è, inseparabilmente, luogo
d’incontro col Sommo Fattore e
compito in cui esercitarsi. La storia
nel suo insieme, le relazioni familiari



e di amicizia, l’evoluzione delle
società e delle civiltà, i progressi
delle scienze e della cultura, tutto ciò
che costituisce l’ambiente in cui vive
l’uomo, fa parte delle opportunità
che Dio mette davanti a ogni
creatura, affidandogliele affinché ne
ricavi da esse i frutti migliori in virtù
dei doni che Egli stesso le offre.
Potremmo spiegare questa verità da
molte prospettive, ma qui lo farò
fermando l’attenzione sul lavoro e
avvalendomi come guida di una frase
che il Beato Josemaría usò spesso:
santificare il lavoro, santificarsi nel
lavoro, santificare gli altri con il
lavoro.

Santificare il lavoro

[...] L’uomo, che fu creato per
lavorare - «ut opereretur», precisa la
Genesi -, deve dedicarsi fedelmente a
queste occupazioni per la gloria di
Dio. Col suo lavoro, la creatura
arricchisce il mondo ricevuto dal



Signore e glielo presenta poi come un
sacrificio di lode.

Dobbiamo lavorare sempre con lo
sguardo rivolto al Cielo, con la
persuasione che, agendo in questo
modo, non ci allontaniamo dal lavoro
professionale, e da quanto esso esige
e richiede, ma che al contrario ci
vediamo spinti a compiere meglio i
nostri doveri, con un maggiore senso
professionale e con maggiore
impegno [...].

Santificarci nel lavoro

[...] Cercando ogni giorno di
compiere con eroismo la propria
attività, si mettono in gioco le virtù
umane più diverse: la laboriosità, la
giustizia, il vigore, la perseveranza,
l’onestà, la fortezza, la prudenza... E
anche quelle teologali: la fede, che ci
fa percepire la vicinanza di Dio e il
senso ultimo delle nostre aspirazioni;
la speranza, che incoraggia a
confidare profondamente in Dio e a



perseverare nell’impegno, malgrado
le difficoltà; la carità, che induce
gioiosamente ad amare con una
donazione personale, con sincerità e
con opere nelle occasioni e nei
momenti più diversi.

In tal modo i desideri e i progetti che
il cristiano custodisce nel suo cuore
si trasformano in una sincera
orazione di lode, di petizione per i
propri fratelli, di ringraziamento a
Dio che ci ha affidato il mondo e il
suo retto ordine, come dimostra la
sua predilezione nei nostri confronti.
Una preghiera che si può tradurre in
parole, ma che non sempre ne ha
bisogno, perché il suo linguaggio si
rivela nel lavoro stesso: la puntualità,
l’ordine, la cura delle cose piccole...
[...].

Santificare gli altri con il lavoro

[...] Il nostro lavoro professionale
può contribuire ad avvicinare a Dio
quelli che stanno attorno a noi nella



misura in cui, se esercitato con
competenza e spirito di servizio, si
riflette nel bene della società e di
quanti la compongono, migliorando
le condizioni familiari, ambientali, di
relazione, ecc., con l’intento che a
poco a poco il mondo si adegui
meglio alla dignità dell’uomo, alla
sua condizione di figlio di Dio.

[...] La fede ci stimola a riconoscere
coloro che ci stanno attorno come
figli e figlie di Dio. E la carità ci
incoraggia fortemente a trattarli in
questa ottica, condividendo le loro
gioie, interessandoci dei loro
problemi, fino a trasmettere, insieme
all’aiuto umano che potremo
prestare loro, il bene più grande che
possediamo: la nostra stessa fede [...].

Con la sua attività quotidiana,
modellata dalla grazia, la creatura,
ogni uomo e ogni donna, offre a Dio
il mondo intero [...]. Ma il peccato
originale, al quale in seguito si sono



aggiunti i nostri errori personali, ha
offuscato il nostro sguardo e
debilitato la nostra volontà. Il nostro
dominio sulla terra è diventato arduo
e spesso penoso. Nella stanchezza,
nella malattia, nella dura esperienza
della morte, nell’incomprensione da
parte degli altri, ecc., il mondo
sembra rivoltarsi contro l’uomo [...].

Certe volte quel mondo che
dovremmo considerare come un
mezzo per avvicinarci a Dio, si
trasforma addirittura in occasione
che ci allontana da Lui. E così, non
solo si sottrae al dominio dell’uomo,
ma sembra sottrarsi alla sovranità di
Dio, ribellandosi al proprio Creatore.
In questo contesto, sorge facilmente
una domanda: la creazione è ancora
oggi una realtà buona, amata da Dio?
Rientra nell’amore di Dio una mondo
come questo? La fede cristiana
risponde con una affermazione
decisa, certa: il mondo continua a
essere buono [...].



Anche dopo il peccato, dopo tutti i
peccati di cui parla la storia e i mali
che da questi flagelli derivano, Dio
non abbandona l’umanità alla sua
sorte, ma gli va incontro inviando
suo Figlio. La donazione di Cristo
sulla Croce si innalza come sorgente
e modello dell’amore per il mondo
nel quale viviamo e nel quale
dobbiamo lavorare, partecipando di
questa carità che redime. Se Dio amò
con tanta tenerezza le sue creature,
anche quando esse lo respingevano,
potremmo mai noi rifiutare di
donarci a nostra volta, amando
appassionatamente questa terra, per
condurla, con Lui, verso il Padre?

«Il mondo ci aspetta – diceva il Beato
Josemaría -. Sì, amiamo
appassionatamente questo mondo
perché così Dio ci ha insegnato: ‘sic
Deus dilexit mundum...’ – così Dio
amò il mondo; e perché è il luogo del
nostro campo di battaglia, una
bellissima guerra di carità, affinché



tutti raggiungiamo la pace che Cristo
è venuto a istaurare». Questo amore
di Dio manifestato in Cristo è
redentore, libera la creazione dal
peccato. Un amore che, per così dire,
crea di nuovo il mondo e ce lo affida
un’altra volta.

Nel donarci la sua grazia, la sua vita
intera, Gesù Cristo ci illumina con la
sua luce per farci conoscere il mondo
secondo il suo cuore e ci colma della
sua forza per farcelo amare con
rettitudine d’intenzione e con
disposizione di servizio. Non
dimentichiamolo: Cristo ci ha portato
la sua vittoria e allo stesso tempo ci
invita a partecipare alla sua missione
e al suo cammino, {...].

Amando il mondo con il cuore di
Cristo nella gioia e nel dolore, nei
momenti di esaltazione e nelle
avversità, nelle grandi occasioni e nel
quotidiano cammino ordinario,
collaboriamo con Lui nel compito di



preparare i nuovi cieli e la nuova
terra dei quali parla l’Apocalisse [...].

A tutti la Chiesa invia, anche
attraverso la parola e la vita di
Josemaría Escrivá, un invito e una
guida efficace per farci scoprire e
manifestare – ognuno nella propria
situazione – la buona notizia
dell’amore di Dio, creatore e
redentore del mondo”.

Intervento al simposio “Testimoni
del secolo XX, maestri del secolo
XXI” - 8 aprile 2002

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/al-simposio-
testimoni-del-secolo-xx-maestri-del-

secolo-xxi/ (16/12/2025)

https://opusdei.org/it/article/al-simposio-testimoni-del-secolo-xx-maestri-del-secolo-xxi/
https://opusdei.org/it/article/al-simposio-testimoni-del-secolo-xx-maestri-del-secolo-xxi/
https://opusdei.org/it/article/al-simposio-testimoni-del-secolo-xx-maestri-del-secolo-xxi/
https://opusdei.org/it/article/al-simposio-testimoni-del-secolo-xx-maestri-del-secolo-xxi/

	Al simposio “Testimoni del secolo XX, maestri del secolo XXI”

