
opusdei.org

Lotta, vicinanza,
missione (11): «A
casa e per strada,
coricato e alzato»: il
piano di vita (I)

Che cos'è il piano di vita? Il
piano di vita spirituale, più che
un «sistema», è l’impegno in
una relazione: quella di un
figlio con suo Padre. E questa
relazione è il cuore della
santità. Undicesimo editoriale
della serie «Lotta, vicinanza,
missione».



15/07/2025

«Ascolta»: così inizia una delle grandi
preghiere dell’Antico Testamento,
conosciuta come Shema Israel. Si
trova nel libro del Deuteronomio, e
Gesù la cita in risposta alla domanda
sul primo e più grande
comandamento: «Ascolta, Israele! Il
Signore nostro Dio è l’unico Signore;
amerai il Signore tuo Dio con tutto il
tuo cuore e con tutta la tua anima,
con tutta la tua mente e con tutta la
tua forza» (Dt 6,4-5; Mc 12,29-30). Ma
la preghiera non si limita a questo
comandamento; si sofferma anche
sull’importanza delle azioni pratiche
quotidiane, per mantenere il cuore e
la mente in sintonia con Dio:

«Questi precetti che oggi ti do, ti
stiano fissi nel cuore. Li ripeterai ai
tuoi figli, ne parlerai quando ti
troverai in casa tua, quando



camminerai per via, quando ti
coricherai e quando ti alzerai. Te li
legherai alla mano come un segno, ti
saranno come un pendaglio tra gli
occhi e li scriverai sugli stipiti della
tua casa e sulle tue porte» (Dt 6,6-9).

Per un cristiano, questo è un forte
invito a vivere con il cuore in
costante dialogo con Dio Padre, Figlio
e Spirito Santo. I santi e gli autori di
spiritualità hanno sempre proposto
modi concreti per alimentare questo
dialogo, come dedicare del tempo
alla preghiera e alla lettura
spirituale, frequentare l’Eucaristia,
recitare il rosario e concludere la
giornata con un esame di coscienza.
Con questo stesso senso pratico, san
Josemaría iniziò fin da subito a
parlare di piano di vita spirituale; o
più semplicemente, come era
abituale chiamarlo allora, «piano di
vita».[1]

Mete, obiettivi e processi



In una delle sue lettere a Timoteo,
san Paolo incoraggia il suo giovane
discepolo a vivere una vita di pietà e
santità con spirito sportivo: «Allenati
nella vera fede, perché l’esercizio
fisico è utile a poco, mentre la vera
fede è utile a tutto, portando con sé la
promessa della vita presente e di
quella futura» (1 Tm 4, 7-8). Anche in
altre lettere, san Paolo ricorda ai suoi
ascoltatori che Dio desidera la nostra
collaborazione con la sua grazia; e,
ancora una volta, paragona la nostra
risposta al Signore con lo sport: «Non
sapete che, nelle corse allo stadio,
tutti corrono, ma uno solo conquista
il premio? Correte anche voi in modo
da conquistarlo!» (1 Co 9,24)[2].

Nello sport, come in molti altri
ambiti della vita, è importante fissare
mete e obiettivi. Se qualcuno va in
palestra solo per guardarsi intorno e
fare la prima cosa che gli passa per la
testa, probabilmente sta perdendo
tempo e finirà presto per annoiarsi o,



peggio ancora, per farsi male. Lo
stesso si può dire dell’apprendimento
di qualcosa di importante, dello
sviluppo di un progetto o dell’avvio
di un’attività. Senza mete né
obiettivi, è facile perdersi, distrarsi e
sprecare l’investimento. Per questo,
quando guardiamo la nostra vita
come la guarda Dio —cioè con tutte
le piccole cose che la compongono e,
allo stesso tempo, nella sua interezza,
ampiezza e profondità—, abbiamo
anche noi bisogno di un obiettivo
chiaro: diventare santi, guidati e
«inondati» dalla grazia,[3], e aiutare
molti altri a trovare e gustare la
felicità della vita in Dio.

Fissare mete e obiettivi chiari ha,
tuttavia, i suoi limiti. Per esempio,
per vincere un campionato,
sviluppare un’attività di successo o
ottenere buoni voti, non basta avere
chiaro ciò che si desidera. I buoni
risultati richiedono non solo di
visualizzare obiettivi ambiziosi, ma



anche di disporre del sistema adatto.
Per un allenatore, ad esempio, il
sistema è il modo in cui si scelgono i
giocatori e si organizzano gli
allenamenti. Per un imprenditore, il
sistema è il modo in cui si assume il
personale, si sviluppano idee per
nuovi prodotti e si lanciano le
campagne di marketing. Per uno
studente, il sistema è il modo in cui
prende appunti, segue un piano di
lettura e si prepara agli esami.

Nella vita spirituale, avere un piano
di vita concreto è come avere un
«sistema» per facilitare (anche solo
rimuovendo ostacoli) l’azione dello
Spirito Santo, che è colui che ci guida
e ci trasforma [4]. «L’invito alla
santità, rivolto da Cristo a tutti gli
uomini, nessuno escluso, esige che
ciascuno coltivi la vita interiore e si
eserciti quotidianamente nelle virtù
cristiane»[5]. Avere come meta chiara
quella di vivere e crescere nella
santità è necessario per iniziare a



camminare in quella direzione. Ma
se ci concentrassimo solo sulla meta,
rischieremmo presto di scoraggiarci.
Di fronte alla nostra incostanza e
debolezza, potremmo facilmente
perdere la pazienza con noi stessi, o
persino con Dio, pensando di non
essere abbastanza bravi o che Dio
non abbia mai voluto che
puntassimo così in alto. San Paolo, ad
esempio, ci esorta a pregare senza
sosta (cfr. 1 Ts 5,17). Tuttavia, è
necessario pensare a come riuscire a
farlo in modo realistico e sostenibile;
sarebbe difficile, per esempio,
pregare sempre nello stesso modo,
così come è difficile —o almeno poco
salutare— nutrirsi sempre dello
stesso alimento.

Per questo san Josemaría ci
incoraggia a essere fedeli al piano di
vita, che rappresenta una sorta di
«dieta spirituale», appositamente
pensata ed equilibrata per persone
comuni, immerse nella vita di ogni



giorno: «Colui che compie le nostre
Norme di vita —colui che lotta per
viverle—, tanto nei momenti di
salute quanto in quelli di malattia,
nella giovinezza e nella vecchiaia,
quando splende il sole e quando
infuria la tempesta, quando gli riesce
facile osservarle e quando gli costa
fatica, quel mio figlio è predestinato,
se persevera fino alla fine: sono
sicuro della sua santità»[6].

Questa fedeltà non è paragonabile,
però, all’impegno dello studente che
ottiene buoni voti perché dedica
tempo allo studio. Nel campo della
grazia, pur contando lo sforzo
personale, le cose sono un po’ diverse
rispetto al piano della natura. La
santità, la grandezza a cui Dio ci
chiama, l’abbiamo già ricevuta in
abbondanza come dono, e continua a
esserci offerta solo come qualcosa di
gratuito, soprattutto attraverso i
sacramenti. Per questo, più che una
forza eroica, ciò che si richiede è



molta umiltà: povertà di spirito e
gratitudine per tutto ciò che Dio ci
dona. Egli desidera avere con noi
una sempre maggiore intimità e
sintonia, che ci appoggiamo
soprattutto su di Lui e ci lasciamo
trasformare dalla sua grazia. E
proprio questo —lo sforzarsi di
mantenere una vita di dialogo
continuo con un Dio che già abita
dentro di noi— è l’essenza stessa
della santità. Da questo punto di
vista, il piano di vita spirituale non è
affatto un sistema; è piuttosto
l’impegno, profondamente radicato
in noi, in una relazione: quella di un
figlio con il proprio Padre. Ed è
questa relazione il nucleo della
santità.

Guidati dallo Spirito

Lo sforzo inevitabile che richiede
seguire un piano di vita comporta
alcuni rischi, contro i quali è bene
essere vigilanti. Uno di questi è



prestare troppa attenzione
all’esecuzione del piano in sé, e
troppo poca alla relazione che quel
piano vuole favorire. In altre parole,
possiamo dimenticare che la santità
personale non è il risultato di una
serie di cose che facciamo, ma una
trasformazione che solo lo Spirito
Santo può operare in ciascuno di noi:
«Coltiva l’intimità con lo Spirito
Santo —il Grande Sconosciuto—
perché è Lui che ti deve santificare.
Non dimenticare che sei tempio di
Dio. —Il Paraclito è nel centro della
tua anima: ascoltalo e segui
docilmente le sue ispirazioni»[7].

Il ruolo dello Spirito Santo non
consiste semplicemente nell’aiutarci
e assisterci nei nostri sforzi per
diventare santi; pensarla così
significherebbe rovesciare le cose. È
Lui il primo motore, la guida,
l’architettura stessa della nostra
santità[8]. Si potrebbe persino dire
che è impossibile crescere nella



santità semplicemente elaborando
un piano. Non solo perché l’impresa
supera le nostre forze, ma anche
perché non sappiamo bene in cosa
consista né quale forma debba
assumere la nostra santità: accade
che, man mano che avanziamo nella
vita (a volte persino nel corso di una
sola giornata!), essa si riveli qualcosa
di molto diverso —molto più bello e
sorprendente— rispetto a ciò che
immaginavamo all’inizio. Per questo,
aggrapparsi a un’idea troppo rigida
della «nostra santità» potrebbe
perfino diventare un ostacolo
all’opera dello Spirito Santo nella
nostra anima.

Naturalmente, tra le vite dei santi ci
sono molti elementi in comune,
perché la santità è un’opera d’arte
dello Spirito Santo, che plasma in noi
Cristo e ci conduce al Padre.[9].D’altra
parte, è lo stesso Spirito ad aver
ispirato nella Chiesa diversi carismi e
spiritualità, offrendo cammini



concreti che possiamo seguire.
Tuttavia, anche una vocazione
specifica nella Chiesa —sia essa la
vocazione all’Opus Dei, sia
l’appartenenza a un’altra famiglia
spirituale— non esaurisce la
creatività dello Spirito Santo né
cancella i tratti unici di ciascuna
persona. Al contrario, ognuno di
questi cammini offre i mezzi per
purificare ed elevare tali tratti. Per
questo il Padre ci ha scritto che: «Lo
spirito dell’Opera, come il Vangelo,
non si sovrappone alla nostra natura,
ma la vivifica: è un seme destinato a
crescere nel terreno di ciascuno»[10].

San Josemaría ne era ben
consapevole quando pensò al piano
di vita spirituale per i suoi figli
nell’Opus Dei. Senza sminuire
l’importanza delle pratiche concrete
di pietà, scrisse: «Non devono
diventare norme rigide,
compartimenti stagni; indicano un
cammino duttile, adattato alla tua



condizione di uomo che vive in
mezzo al mondo, con un lavoro
professionale intenso, con dei doveri
e delle relazioni sociali: da non
trascurare, perché proprio in quei
compiti continui a incontrare il
Signore. Il tuo piano di vita deve
essere come un guanto di gomma che
si adatta perfettamente alla mano
che lo calza»[11]. Anche in questo
senso, era solito dire che nell’Opera
«si può percorrere il cammino in
molti modi. Si può camminare a
destra, a sinistra, a zig-zag,
camminando con i piedi, a cavallo. Ci
sono centomila modi di andare per il
cammino divino: secondo le
circostanze, sarà obbligatorio per
ciascuno, perché così glielo impone
la coscienza, seguire l’uno o l’altro di
questi procedimenti. L’unica cosa
necessaria è non uscire dal
cammino»[12].

Ma proprio perché la nostra santità è
qualcosa di più bello e personale di



qualsiasi protocollo generico, un
piano di vita spirituale è
precisamente un mezzo di santità. I
momenti quotidiani di preghiera e di
lettura spirituale, la ricezione
frequente dei sacramenti,
l’accompagnamento e la formazione
spirituale costante… tutte queste cose
hanno un’enorme importanza, anche
se la santità non consiste solo nel
compierle. Sono modi attraverso i
quali ci manteniamo in dialogo
costante con Dio, ci abituiamo alla
sua presenza invisibile nella nostra
vita, lo ascoltiamo e ci disponiamo a
seguire docilmente le sue ispirazioni;
modi che, in definitiva, ci portano a
«rimanere nel suo amore» (cfr. Gv
15,9).

La distinzione tra questi mezzi e la
priorità dell’azione dello Spirito
Santo dovrebbe riflettersi anche
nell’accompagnamento spirituale che
riceviamo e che offriamo agli altri.
Soprattutto quando cominciamo a



percorrere il cammino, abbiamo
bisogno di impegnarci per acquisire
abitudini che consolidino il nostro
piano di vita spirituale. Ma fin
dall’inizio, e sempre più, dovremo
prestare attenzione anche ad aspetti
più personali e relazionali: Che cosa
mi dice lo Spirito Santo? C’è dialogo e
affetto nella mia preghiera? Cerco
davvero il Signore? Dov’è stato il mio
cuore durante la Santa Messa o
mentre recito il Santo Rosario? La
mia lettura quotidiana del Vangelo è
un incontro con Gesù? La mia visita
al Santissimo è stata una visita a
qualcuno che amo? Ho cercato di
corrispondere alle ispirazioni dello
Spirito Santo?

Quanto più saremo docili alla
delicata azione dello Spirito Santo
nel nostro cuore, tanto più pace e
gioia troveremo nel vivere il nostro
piano di vita. Per illustrarlo in modo
concreto, ci accorgeremo che Dio
vuole che siamo come allenatori che



puntano in alto, ma che amano il
gioco e vogliono bene ai propri
giocatori; come imprenditori che si
entusiasmano per l’avventura
imprenditoriale e desiderano servire
gli altri e far prosperare i propri
collaboratori; o come studenti che
gioiscono nell’imparare e nello
scoprire nuovi ambiti di conoscenza.
È lungo questo cammino che nostro
Padre ha sempre voluto condurci:
«Lasciati guidare dalla grazia! Lascia
che il tuo cuore voli! Perché se è vero
che il cuore dell’uomo è inclinato a
cose basse, ha anche ali per volare in
alto, fino al Cuore di Dio»[13].

[1] Cfr. San Josemaría, Amici di Dio,
nn. 149-153; E. Álvarez, «Plan de
vida», in Diccionario de San
Josemaría Escrivá de Balaguer,
Burgos, Monte Carmelo, 2013



[2] Cfr. Flp 3,13-14; 2 Tm 4,7-8.

[3] «Quante volte ti vedrai inondato,
inebriato di grazia di Dio! E che gran
peccato, se non corrispondessi!» (San
Josemaría, Forgia, n. 1007).

[4] Cfr. Rm 8,14-17; 2 Co 3,18.

[5] Amici di Dio, n. 3.

[6] San Josemaría, Lettera 2, n. 59
(Traduzione nostra).

[7] San Josemaría, Cammino, n. 57.

[8] Cfr. J. Philippe, En la escuela del
Espíritu Santo, Madrid, Rialp, 2017,
cap. 1.

[9] Cfr. Rm 8,9-16; Ef 2,18.

[10] F. Ocáriz, Lettera pastorale,
9-01-2018, n. 11.

[11] Amici di Dio, n. 149.



[12] San Josemaría, Lettera 10, n. 19
(Traduzione nostra).

[13] San Josemaría, Appunti di una
riunione familiare a Santiago del Cile,
29-06-1974, citato in Catequesis en
América (1974), vol II, p. 45 (AGP,
biblioteca, P04) (Traduzione nostra).

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/a-casa-e-per-
strada-coricato-e-alzato-il-piano-di-vita-

i/ (30/12/2025)

https://opusdei.org/it/article/a-casa-e-per-strada-coricato-e-alzato-il-piano-di-vita-i/
https://opusdei.org/it/article/a-casa-e-per-strada-coricato-e-alzato-il-piano-di-vita-i/
https://opusdei.org/it/article/a-casa-e-per-strada-coricato-e-alzato-il-piano-di-vita-i/
https://opusdei.org/it/article/a-casa-e-per-strada-coricato-e-alzato-il-piano-di-vita-i/

	Lotta, vicinanza, missione (11): «A casa e per strada, coricato e alzato»: il piano di vita (I)

