
opusdei.org

9. Preparare il
futuro insieme a
Gesù che salva e
guarisce

L'udienza di oggi contiene
un'invito a contribuire a una
società in cui siano premiati la
cura e la generosità, piuttosto
che l’indifferenza e gli interessi
particolari.

30/09/2020

Nelle scorse settimane, abbiamo
riflettuto insieme, alla luce del
Vangelo, su come guarire il mondo



che soffre per un malessere che la
pandemia ha evidenziato e
accentuato. Il malessere c’era: la
pandemia lo ha evidenziato di più, lo
ha accentuato. Abbiamo percorso le
vie della dignità, della solidarietà e
della sussidiarietà, vie indispensabili
per promuovere la dignità umana e il
bene comune. E come discepoli di
Gesù, ci siamo proposti di seguire i
suoi passi optando per i poveri, 
ripensando l’uso dei beni e 
prendendoci cura della casa comune.
Nel mezzo della pandemia che ci
affligge, ci siamo ancorati ai principi
della dottrina sociale della Chiesa,
lasciandoci guidare dalla fede, dalla
speranza e dalla carità. Qui abbiamo
trovato un solido aiuto per essere
operatori di trasformazione che
sognano in grande, non si fermano
alle meschinità che dividono e
feriscono, ma incoraggiano a
generare un mondo nuovo e
migliore.



Vorrei che questo cammino non
finisca con queste mie catechesi, ma
che si possa continuare a camminare
insieme, «tenendo fisso lo sguardo su
Gesù» (Eb 12,2), come abbiamo
sentito all’inizio; lo sguardo su Gesù
che salva e guarisce il mondo. Come
ci mostra il Vangelo, Gesù ha guarito
i malati di ogni tipo (cfr Mt 9,35), ha
dato la vista ai ciechi, la parola ai
muti, l’udito ai sordi. E quando
guariva le malattie e le infermità
fisiche, guariva anche lo spirito
perdonando i peccati, perché Gesù
sempre perdona, così come i “dolori
sociali” includendo gli emarginati
(cfr Catechismo della Chiesa Cattolica,
1421). Gesù, che rinnova e riconcilia
ogni creatura (cfr 2 Cor 5,17; Col
1,19-20), ci regala i doni necessari per
amare e guarire come Lui sapeva
fare (cfr Lc 10,1-9; Gv 15,9-17), per
prendersi cura di tutti senza
distinzioni di razza, lingua o nazione.

https://www.vatican.va/archive/ccc_it/documents/2663cat309-472.PDF


Affinché questo accada realmente,
abbiamo bisogno di contemplare e
apprezzare la bellezza di ogni essere
umano e di ogni creatura. Siamo stati
concepiti nel cuore di Dio (cfr Ef
1,3-5). «Ciascuno di noi è il frutto di
un pensiero di Dio. Ciascuno di noi è
voluto, ciascuno di noi è amato,
ciascuno è necessario» (Benedetto
XVI, Omelia per l'inizio del ministero
petrino (24 aprile 2005); cfr Enc. 
Laudato si’, 65). Inoltre, ogni creatura
ha qualcosa da dirci del Dio creatore
(cfr Enc. Laudato si’, 69. 239).
Riconoscere tale verità e ringraziare
per gli intimi legami della nostra
comunione universale con tutte le
persone e con tutte le creature, attiva
«una cura generosa e piena di
tenerezza» (ibid., 220). E ci aiuta
anche a riconoscere Cristo presente
nei nostri fratelli e sorelle poveri e
sofferenti, a incontrarli e ascoltare il
loro grido e il grido della terra che se
ne fa eco (cfr ibid., 49).

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20050424_inizio-pontificato.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20050424_inizio-pontificato.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#65.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#69.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#69.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#239.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#220.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#49.


Interiormente mobilitati da queste
grida che reclamano da noi un’altra
rotta (cfr ibid., 53), reclamano di
cambiare, potremo contribuire al
risanamento delle relazioni con i
nostri doni e le nostre capacità (cfr 
ibid., 19). Potremo rigenerare la
società e non ritornare alla
cosiddetta “normalità”, che è una
normalità ammalata, anzi ammalata
prima della pandemia: la pandemia
l’ha evidenziata! “Adesso torniamo
alla normalità”: no, questo non va
perché questa normalità era malata
di ingiustizie, disuguaglianze e
degrado ambientale. La normalità
alla quale siamo chiamati è quella
del Regno di Dio, dove «i ciechi
riacquistano la vista, gli zoppi
camminano, i lebbrosi sono
purificati, i sordi odono, i morti
risuscitano, ai poveri è annunciato il
Vangelo» (Mt 11,5). E nessuno fa il
finto tonto guardando da un’altra
parte. Questo è quello che dobbiamo
fare, per cambiare. Nella normalità

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#53.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#19.


del Regno di Dio il pane arriva a tutti
e ne avanza, l’organizzazione sociale
si basa sul contribuire, condividere e
distribuire, non sul possedere,
escludere e accumulare (cfr Mt
14,13-21). Il gesto che fa andare
avanti una società, una famiglia, un
quartiere, una città, tutti è quello di
darsi, dare, che non è fare
un’elemosina, ma è un darsi che
viene dal cuore. Un gesto che
allontana l’egoismo e l’ansia di
possedere. Ma il modo cristiano di
far questo non è un modo meccanico:
è un modo umano. Noi non potremo
mai uscire dalla crisi che si è
evidenziata dalla pandemia,
meccanicamente, con nuovi
strumenti - che sono importantissimi,
ci fanno andare avanti e dei quali
non bisogna avere paura - ma
sapendo che neppure i mezzi più
sofisticati potranno fare tante cosa
ma una cosa non la potranno fare: la
tenerezza. E la tenerezza è il segnale
proprio della presenza di Gesù.



Quell’avvicinarsi al prossimo per
camminare, per guarire, per aiutare,
per sacrificarsi per l’altro.

Così è importante quella normalità
del Regno di Dio: il pane arrivi a tutti,
l’organizzazione sociale si basi sul
contribuire, condividere e
distribuire, con tenerezza, non sul
possedere, escludere e accumulare.
Perché alla fine della vita non
porteremo niente nell’altra vita!

Un piccolo virus continua a causare
ferite profonde e smaschera le nostre
vulnerabilità fisiche, sociali e
spirituali. Ha messo a nudo la grande
disuguaglianza che regna del mondo:
disuguaglianza di opportunità, di
beni, di accesso alla sanità, alla
tecnologia, all’educazione: milioni di
bambini non possono andare a
scuola, e così via la lista. Queste
ingiustizie non sono naturali né
inevitabili. Sono opera dell’uomo,
provengono da un modello di



crescita sganciato dai valori più
profondi. Lo spreco del pasto
avanzato: con quello spreco si può
dare da mangiare a tutti. E ciò ha
fatto perdere la speranza a molti ed
ha aumentato l’incertezza e
l’angoscia. Per questo, per uscire
dalla pandemia, dobbiamo trovare la
cura non solamente per il 
coronavirus – che è importante! – ma
anche per i grandi virus umani e
socioeconomici. Non bisogna
nasconderli, facendo una pennellata
di vernice perché non si vedano. E
certo non possiamo aspettarci che il
modello economico che è alla base di
uno sviluppo iniquo e insostenibile
risolva i nostri problemi. Non l’ha
fatto e non lo farà, perché non può
farlo, anche se certi falsi profeti
continuano a promettere “l’effetto a
cascata” che non arriva mai (“Trickle-
down effect” in inglese, “derrame” in
spagnolo, cfr Esort. ap. Evangelii
gaudium, 54). Avete sentito voi, il
teorema del bicchiere: l’importante è

https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_a_un%E2%80%99economia_dell%E2%80%99esclusione
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_a_un%E2%80%99economia_dell%E2%80%99esclusione


che il bicchiere si riempia e così poi
cade sui poveri e sugli altri, e
ricevono ricchezze. Ma c’è un
fenomeno: il bicchiere incomincia a
riempirsi e quando è quasi pieno
cresce, cresce e cresce e non avviene
mai la cascata. Occorre stare attenti.

Dobbiamo metterci a lavorare con
urgenza per generare buone
politiche, disegnare sistemi di
organizzazione sociale in cui si
premi la partecipazione, la cura e la
generosità, piuttosto che
l’indifferenza, lo sfruttamento e gli
interessi particolari. Dobbiamo
andare avanti con tenerezza. Una
società solidale ed equa è una società
più sana. Una società partecipativa –
dove gli “ultimi” sono tenuti in
considerazione come i “primi” –
rafforza la comunione. Una società
dove si rispetta la diversità è molto
più resistente a qualsiasi tipo di
virus.



Mettiamo questo cammino di
guarigione sotto la protezione della
Vergine Maria, Madonna della
Salute. Lei, che portò in grembo
Gesù, ci aiuti ad essere fiduciosi.
Animati dallo Spirito Santo, potremo
lavorare insieme per il Regno di Dio
che Cristo ha inaugurato in questo
mondo, venendo tra noi. E’ un Regno
di luce in mezzo all'oscurità, di
giustizia in mezzo a tanti oltraggi, di
gioia in mezzo a tanti dolori, di
guarigione e di salvezza in mezzo
alle malattie e alla morte, di
tenerezza in mezzo all’odio. Dio ci
conceda di “viralizzare” l’amore e
globalizzare la speranza alla luce
della fede.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/9-preparare-il-
futuro-insieme-a-gesu-che-salva-e-g/

(01/02/2026)

https://opusdei.org/it/article/9-preparare-il-futuro-insieme-a-gesu-che-salva-e-g/
https://opusdei.org/it/article/9-preparare-il-futuro-insieme-a-gesu-che-salva-e-g/
https://opusdei.org/it/article/9-preparare-il-futuro-insieme-a-gesu-che-salva-e-g/

	9. Preparare il futuro insieme a Gesù che salva e guarisce

