
opusdei.org

6. Padre di tutti noi

In questa catechesi sulla
preghiera del Padre Nostro,
papa Francesco sottolinea una
grande assenza nelle parole che
Gesù ci ha insegnato: manca la
parola "io".

13/02/2019

Continuiamo il nostro percorso per
imparare sempre meglio a pregare
come Gesù ci ha insegnato.
Dobbiamo pregare come Lui ci ha
insegnato a farlo.



Lui ha detto: quando preghi, entra
nel silenzio della tua camera, ritirati
dal mondo e rivolgiti a Dio
chiamandolo “Padre!”. Gesù vuole
che i suoi discepoli non siano come
gli ipocriti che pregano stando dritti
in piedi nelle piazze per essere
ammirati dalla gente (cfr Mt6,5).
Gesù non vuole ipocrisia. La vera
preghiera è quella che si compie nel
segreto della coscienza, del cuore:
imperscrutabile, visibile solo a Dio.
Io e Dio. Essa rifugge dalla falsità:
con Dio è impossibile fingere. È
impossibile, davanti a Dio non c’è
trucco che abbia potere, Dio ci
conosce così, nudi nella coscienza, e
fingere non si può. Alla radice del
dialogo con Dio c’è un dialogo
silenzioso, come l’incrocio di sguardi
tra due persone che si amano: l’uomo
e Dio incrociano gli sguardi, e questa
è preghiera. Guardare Dio e lasciarsi
guardare da Dio: questo è pregare.
“Ma, padre, io non dico parole…”.
Guarda Dio e lasciati guardare da



Lui: è una preghiera, una bella
preghiera!

Eppure, nonostante la preghiera del
discepolo sia tutta confidenziale, non
scade mai nell’intimismo. Nel segreto
della coscienza, il cristiano non lascia
il mondo fuori dalla porta della sua
camera, ma porta nel cuore le
persone e le situazioni, i problemi,
tante cose, tutte le porto nella
preghiera.

C’è un’assenza impressionante nel
testo del “Padre nostro”. Se io
domandassi a voi qual è l’assenza
impressionante nel testo del “Padre
nostro”? Non sarà facile rispondere.
Manca una parola. Pensate tutti: che
cosa manca nel “Padre nostro”?
Pensate, che cosa manca? Una
parola. Una parola che ai nostri
tempi – ma forse sempre – tutti
tengono in grande considerazione.
Qual è la parola che manca nel
“Padre nostro” che preghiamo tutti i



giorni? Per risparmiare tempo la dirò
io: manca la parola “io”. Mai si dice
“io”. Gesù insegna a pregare avendo
sulle labbra anzitutto il “Tu”, perché
la preghiera cristiana è dialogo: “sia
santificato il tuo nome, venga iltuo
regno, sia fatta la tua volontà”. Non il
mio nome, il mio regno, la mia
volontà. Io no, non va. E poi passa al
“noi”. Tutta la seconda parte del
“Padre nostro” è declinata alla prima
persona plurale: “dacci il nostro pane
quotidiano, rimetti a noi i nostri
debiti, non abbandonarci alla
tentazione, liberaci dal male”.
Perfino le domande più elementari
dell’uomo – come quella di avere del
cibo per spegnere la fame – sono
tutte al plurale. Nella preghiera
cristiana, nessuno chiede il pane per
sé: dammi il pane di oggi, no, dacci, lo
supplica per tutti, per tutti i poveri
del mondo. Non bisogna dimenticare
questo, manca la parola “io”. Si prega
con il tu e con il noi. È un buon



insegnamento di Gesù, non
dimenticatelo.

Perché? Perché non c’è spazio per
l’individualismo nel dialogo con Dio.
Non c’è ostentazione dei propri
problemi come se noi fossimo gli
unici al mondo a soffrire. Non c’è
preghiera elevata a Dio che non sia la
preghiera di una comunità di fratelli e
sorelle, il noi: siamo in comunità,
siamo fratelli e sorelle, siamo un
popolo che prega, “noi”. Una volta il
cappellano di un carcere mi ha fatto
una domanda: “Mi dica, padre, qual è
la parola contraria a ‘io’?”. E io,
ingenuo, ho detto: “Tu”. “Questo è
l’inizio della guerra. La parola
opposta a ‘io’ è ‘noi’, dove c’è la pace,
tutti insieme”. È un
bell’insegnamento che ho ricevuto da
quel prete.

Nella preghiera, un cristiano porta
tutte le difficoltà delle persone che gli
vivono accanto: quando scende la



sera, racconta a Dio i dolori che ha
incrociato in quel giorno; pone
davanti a Lui tanti volti, amici e
anche ostili; non li scaccia come
distrazioni pericolose. Se uno non si
accorge che attorno a sé c’è tanta
gente che soffre, se non si
impietosisce per le lacrime dei
poveri, se è assuefatto a tutto, allora
significa che il suo cuore… com’è?
Appassito? No, peggio: è di pietra. In
questo caso è bene supplicare il
Signore che ci tocchi con il suo
Spirito e intenerisca il nostro cuore:
“Intenerisci, Signore, il mio cuore”. È
una bella preghiera: “Signore,
intenerisci il mio cuore, perché possa
capire e farsi carico di tutti i
problemi, tutti i dolori altrui”. Il
Cristo non è passato indenne accanto
alle miserie del mondo: ogni volta
che percepiva una solitudine, un
dolore del corpo o dello spirito,
provava un senso forte di
compassione, come le viscere di una
madre. Questo “sentire compassione”



– non dimentichiamo questa parola
tanto cristiana: sentire compassione
– è uno dei verbi-chiave del Vangelo:
è ciò che spinge il buon samaritano
ad avvicinarsi all’uomo ferito sul
bordo della strada, al contrario degli
altri che hanno il cuore duro.

Ci possiamo chiedere: quando prego,
mi apro al grido di tante persone
vicine e lontane? Oppure penso alla
preghiera come a una specie di
anestesia, per poter stare più
tranquillo? Butto lì la domanda,
ognuno si risponda. In questo caso
sarei vittima di un terribile equivoco.
Certo, la mia non sarebbe più una
preghiera cristiana. Perché quel
“noi”, che Gesù ci ha insegnato, mi
impedisce di stare in pace da solo, e
mi fa sentire responsabile dei miei
fratelli e sorelle.

Ci sono uomini che apparentemente
non cercano Dio, ma Gesù ci fa
pregare anche per loro, perché Dio



cerca queste persone più di tutti.
Gesù non è venuto per i sani, ma per
i malati, per i peccatori (cfr Lc 5,31) –
cioè per tutti, perché chi pensa di
essere sano, in realtà non lo è. Se
lavoriamo per la giustizia, non
sentiamoci migliori degli altri: il
Padre fa sorgere il suo sole sopra i
buoni e sopra i cattivi (cfr Mt 5,45).
Ama tutti il Padre! Impariamo da Dio
che è sempre buono con tutti, al
contrario di noi che riusciamo ad
essere buoni solo con qualcuno, con
qualcuno che mi piace.

Fratelli e sorelle, santi e peccatori,
siamo tutti fratelli amati dallo stesso
Padre. E, alla sera della vita, saremo
giudicati sull’amore, su come
abbiamo amato. Non un amore solo
sentimentale, ma compassionevole e
concreto, secondo la regola
evangelica – non dimenticatela! –:
«Tutto quello che avete fatto a uno
solo di questi miei fratelli più piccoli,



l’avete fatto a me» (Mt 25,40). Così
dice il Signore. Grazie.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/6-padre-di-tutti-
noi/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/6-padre-di-tutti-noi/
https://opusdei.org/it/article/6-padre-di-tutti-noi/
https://opusdei.org/it/article/6-padre-di-tutti-noi/

	6. Padre di tutti noi

