
opusdei.org

5. L’avarizia

In questa nuova catechesi papa
Francesco ha parlato
dell'avarizia, sottolineando che
è "un vizio trasversale che
spesso non ha nulla a che
vedere con il saldo del conto
corrente".

24/01/2024

Cari fratelli e sorelle, buongiorno!

Proseguiamo le catechesi sui vizi e le
virtù e oggi parliamo dell’avarizia,
cioè di quella forma di attaccamento



al denaro che impedisce all’uomo la
generosità.

Non è un peccato che riguarda solo le
persone che possiedono ingenti
patrimoni, ma un vizio trasversale,
che spesso non ha nulla a che vedere
con il saldo del conto corrente. È una
malattia del cuore, non del
portafogli.

Le analisi che i padri del deserto
compirono su questo male misero in
luce come l’avarizia potesse
impadronirsi anche di monaci i
quali, dopo aver rinunciato a enormi
eredità, nella solitudine della loro
cella si erano attaccati ad oggetti di
poco valore: non li prestavano, non li
condividevano e men che meno
erano disposti a regalarli. Un
attaccamento a piccole cose, che
toglie la libertà. Quegli oggetti
diventavano per loro una sorta di
feticcio da cui era impossibile
staccarsi. Una specie di regressione



allo stadio dei bambini che stringono
il giocattolo ripetendo: “È mio! È
mio!”. In questa rivendicazione si
annida un rapporto malato con la
realtà, che può sfociare in forme di
accaparramento compulsivo o di
accumulo patologico.

Per guarire da questa malattia i
monaci proponevano un metodo
drastico, eppure efficacissimo: la
meditazione della morte. Per quanto
una persona accumuli beni in questo
mondo, di una cosa siamo
assolutamente certi: che nella bara
essi non ci entreranno. I beni non
possiamo portarli con noi! Ecco
svelata l’insensatezza di questo vizio.
Il legame di possesso che costruiamo
con le cose è solo apparente, perché
non siamo noi i padroni del mondo:
questa terra che amiamo, in verità
non è nostra, e noi ci muoviamo su di
essa come forestieri e pellegrini (cfr 
Lv 25,23).



Queste semplici considerazioni ci
fanno intuire la follia dell’avarizia,
ma anche la sua ragione più
recondita. Essa è un tentativo di
esorcizzare la paura della morte:
cerca sicurezze che in realtà si
sbriciolano nel momento stesso in
cui le impugniamo. Ricordate la
parabola di quell’uomo stolto, la cui
campagna aveva offerto una
mietitura abbondantissima, e allora
si culla nei pensieri su come
allargare i suoi magazzini per
metterci tutto il raccolto. Quell’uomo
aveva calcolato tutto, programmato il
futuro. Non aveva però considerato
la variabile più sicura della vita: la
morte. «Stolto – dice il Vangelo –,
questa notte stessa ti sarà richiesta la
tua vita. E quello che hai preparato,
di chi sarà?” (Lc 12,20).

In altri casi, sono i ladri a renderci
questo servizio. Anche nei Vangeli
essi hanno un buon numero di
apparizioni e, sebbene il loro operato



sia censurabile, esso può diventare
un ammonimento salutare. Così
predica Gesù nel discorso della
montagna: «Non accumulatevi tesori
sulla terra, dove tignola e ruggine
consumano e dove ladri scassinano e
rubano; accumulatevi invece tesori
nel cielo, dove né tignola né ruggine
consumano, e dove ladri non
scassinano e non rubano» (Mt
6,19-20). Sempre nei racconti dei
padri del deserto si narra la vicenda
di qualche ladro che sorprende nel
sonno il monaco, e gli ruba i pochi
beni che custodiva nella cella. Al
risveglio, per nulla turbato
dall’accaduto, il monaco si mette
sulle tracce del ladro e, una volta
trovatolo, anziché reclamare la
refurtiva, gli consegna le poche cose
rimaste dicendo: “Hai dimenticato di
prendere queste!”.

Noi, fratelli e sorelle, possiamo essere
signori dei beni che possediamo, ma
spesso accade il contrario: sono loro



alla fine a possederci. Alcuni uomini
ricchi non sono più liberi, non hanno
più nemmeno il tempo di riposare,
devono guardarsi alle spalle perché
l’accumulo dei beni esige anche la
loro custodia. Sono sempre in ansia
perché un patrimonio si costruisce
con tanto sudore, ma può sparire in
un attimo. Dimenticano la
predicazione evangelica, la quale
non sostiene che le ricchezze in sé
stesse siano un peccato, ma di certo
sono una responsabilità. Dio non è
povero: è il Signore di tutto, però –
scrive san Paolo – «da ricco che era,
si è fatto povero per voi, perché voi
diventaste ricchi per mezzo della sua
povertà» (2 Cor 8,9).

È ciò che l’avaro non capisce. Poteva
essere motivo di benedizione per
molti, e invece si è infilato nel vicolo
cieco dell’infelicità. E la vita
dell’avaro è brutta. Ricordo il caso di
un signore che ho conosciuto
nell’altra diocesi, un uomo



ricchissimo, e aveva la mamma
ammalata. Lui era sposato. I fratelli
si davano il turno per accudire la
mamma, e la mamma prendeva uno
yogurt, al mattino. Questo signore le
dava la metà al mattino per darle
l’altra metà al pomeriggio e
risparmiare mezzo yogurt. Così è
l’avarizia, così è l’attaccamento ai
beni. Poi questo signore è morto, e i
commenti delle persone che sono
andate alla veglia era questo: “Ma, si
vede che quest’uomo non ha niente
addosso, ha lasciato tutto”. E poi,
facendo un po’ di beffa, dicevano:
“No, no, non potevano chiudere la
bara perché voleva portare tutto con
sé”. Questo, dell’avarizia, fa ridere gli
altri: che alla fine dobbiamo dare il
nostro corpo e la nostra anima al
Signore e dobbiamo lasciare tutto.
Stiamo attenti! E siamo generosi,
generosi con tutti e generosi con
coloro che hanno più bisogno di noi.
Grazie.



Copyright © Dicastero per la
Comunicazione - Libreria Editrice
Vaticana

Papa Francesco

https://www.vatican.va/content/
francesco/it/audiences/2024/
documents/20240124-udienza-
generale.html

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/5-lavarizia/
(12/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/5-lavarizia/
https://opusdei.org/it/article/5-lavarizia/

	5. L’avarizia

