
opusdei.org

5. La fedeltà alla
visita di Dio per la
generazione che
viene

Papa Francesco in questa
catechesi si concentra su ciò che
si può imparare da due figure
di anziani, Simeone e Anna, che
"riconoscono la presenza del
Signore nel bambino Gesù, che
colma di consolazione la loro
lunga attesa e rasserena il loro
congedo dalla vita."

30/03/2022



Cari fratelli e sorelle, buongiorno!

Nel nostro itinerario di catechesi sul
tema della vecchiaia, oggi guardiamo
al tenero quadro dipinto
dall’evangelista san Luca, che chiama
in scena due figure di anziani,
Simeone e Anna. La loro ragione di
vita, prima di congedarsi da questo
mondo, è l’attesa della visita di Dio.
Aspettavano che venisse Dio a
visitarli, cioè Gesù. Simeone sa, per
una premonizione dello Spirito
Santo, che non morirà prima di aver
visto il Messia. Anna frequenta ogni
giorno il tempio dedicandosi al suo
servizio. Entrambi riconoscono la
presenza del Signore nel bambino
Gesù, che colma di consolazione la
loro lunga attesa e rasserena il loro
congedo dalla vita. Questa è una
scena di incontro con Gesù, e di
congedo.



Che cosa possiamo imparare da
queste due figure di anziani pieni
vitalità spirituale?

Intanto, impariamo che la fedeltà
dell’attesa affina i sensi. Del resto, lo
sappiamo, lo Spirito Santo fa proprio
questo: illumina i sensi. Nell’antico
inno Veni Creator Spiritus, con cui
invochiamo ancora oggi lo Spirito
Santo, diciamo: «Accende lumen
sensibus», accendi una luce per i
sensi, illumina i nostri sensi. Lo
Spirito è capace di fare questo:
acuisce i sensi dell’anima, nonostante
i limiti e le ferite dei sensi del corpo.
La vecchiaia indebolisce, in un modo
o nell’altro, la sensibilità del corpo:
uno è più cieco, uno più sordo …
Tuttavia, una vecchiaia che si è
esercitata nell’attesa della visita di
Dio non perderà il suo passaggio:
anzi, sarà anche più pronta a
coglierlo, avrà più sensibilità per
accogliere il Signore quando passa.
Ricordiamo che un atteggiamento del



cristiano è stare attento alle visite del
Signore, perché il Signore passa nella
nostra vita con le ispirazioni, con
l’invito a essere migliori. E
Sant’Agostino diceva: “Ho paura di
Dio quando passa” – “Ma come mai,
tu hai paura?” – “Sì, ho paura di non
accorgermene e lasciarlo passare”. È
lo Spirito Santo che prepara i sensi
per capire quando il Signore ci sta
facendo una visita, come ha fatto con
Simeone e Anna.

Oggi abbiamo più che mai bisogno di
questo: abbiamo bisogno di una
vecchiaia dotata di sensi spirituali vivi
e capace di riconoscere i segni di Dio,
anzi, il Segno di Dio, che è Gesù. Un
segno che ci mette in crisi, sempre:
Gesù ci mette in crisi perché è «segno
di contraddizione» (Lc 2,34) – ma che
ci riempie di letizia. Perché la crisi
non necessariamente ti porta la
tristezza, no: essere in crisi,
rendendo il servizio al Signore, tante
volte ti dà una pace e una letizia.



L’anestesia dei sensi spirituali – e
questo è brutto – l’anestesia dei sensi
spirituali, nell’eccitazione e nello
stordimento di quelli del corpo, è una
sindrome diffusa in una società che
coltiva l’illusione dell’eterna
giovinezza, e il suo tratto più
pericoloso sta nel fatto che essa è per
lo più inconsapevole. Non ci si
accorge di essere anestetizzati. E
questo succede: è sempre successo e
succede nei nostri tempi. I sensi
anestetizzati, senza capire cosa
succede; i sensi interiori, i sensi dello
spirito per capire la presenza di Dio o
la presenza del male, anestetizzati,
non distinguono.

Quando perdi la sensibilità del tatto o
del gusto, te ne accorgi subito.
Invece, quella dell’anima, quella
sensibilità dell’anima puoi ignorarla
a lungo, vivere senza accorgerti che
hai perso la sensibilità dell’anima.
Essa non riguarda semplicemente il
pensiero di Dio o della religione.



L’insensibilità dei sensi spirituali
riguarda la compassione e la pietà, la
vergogna e il rimorso, la fedeltà e la
dedizione, la tenerezza e l’onore, la
responsabilità propria e il dolore per
l’altro. È curioso: l’insensibilità non ti
fa capire la compassione, non ti fa
capire la pietà, non ti fa provare
vergogna o rimorso per avere fatto
una cosa brutta. È così: i sensi
spirituali anestetizzati confondono
tutto e uno non sente, spiritualmente,
cose del genere. E la vecchiaia
diventa, per così dire, la prima
perdita, la prima vittima di questa
perdita di sensibilità. In una società
che esercita soprattutto la sensibilità
per il godimento, non può che venir
meno l’attenzione verso i fragili e
prevalere la competizione dei
vincenti. E così si perde la sensibilità.
Certo, la retorica dell’inclusione è la
formula di rito di ogni discorso
politicamente corretto. Ma ancora
non porta una reale correzione nelle
pratiche della convivenza normale: 



stenta a crescere una cultura della
tenerezza sociale. No: lo spirito della
fraternità umana – che mi è
sembrato necessario rilanciare con
forza – è come un abito dismesso, da
ammirare, sì, ma… in un museo. Si
perde la sensibilità umana, si
perdono questi movimenti dello
spirito che ci fanno umani.

È vero, nella vita reale possiamo
osservare, con commossa
gratitudine, tanti giovani capaci di
onorare fino in fondo questa
fraternità. Ma proprio qui sta il
problema: esiste uno scarto, uno
scarto colpevole, fra la testimonianza
di questa linfa vitale della tenerezza
sociale e il conformismo che impone
alla giovinezza di raccontarsi in
tutt’altro modo. Che cosa possiamo
fare per colmare questo scarto?

Dal racconto di Simeone e Anna, ma
anche da altre storie bibliche dell’età
anziana sensibile allo Spirito, viene



un’indicazione nascosta che merita
di essere portata in primo piano. In
che cosa consiste, concretamente, la
rivelazione che accende la sensibilità
di Simeone e di Anna? Consiste nel
riconoscere in un bambino, che loro
non hanno generato e che vedono
per la prima volta, il segno certo
della visita di Dio. Essi accettano di 
non essere protagonisti, ma solo
testimoni. E quando un individuo
accetta di non essere protagonista,
ma si coinvolge come testimone, la
cosa va bene: quell’uomo o quella
donna sta maturando bene. E ciò
avviene se ha sempre la voglia di
essere protagonista, altrimenti non
maturerà mai questo cammino verso
la pienezza della vecchiaia. La visita
di Dio non si incarna nella loro vita,
di quelli che vogliono essere
protagonisti e mai testimoni, non li
porta sulla scena come salvatori: Dio
non prende carne nella loro
generazione, ma nella generazione
che deve venire. Perdono lo spirito,



perdono la voglia di vivere con
maturità e, come si dice usualmente,
si vive con superficialità. È la grande
generazione dei superficiali, che non
si permettono di sentire le cose con la
sensibilità dello spirito. Ma perché
non si permettono? In parte per
pigrizia, e in parte perché già non
possono: l’hanno persa. È brutto
quando una civiltà perde la
sensibilità dello spirito. Invece, è
bellissimo quando troviamo anziani
come Simeone e Anna che
conservano questa sensibilità dello
spirito e sono capaci di capire le
diverse situazioni, come questi due
hanno capito questa situazione che
era davanti a loro che era la
manifestazione del Messia. Nessun
risentimento e nessuna
recriminazione, per questo, quando
sono in questo stato di staticità.
Invece, grande commozione e grande
consolazione quando i sensi
spirituali sono ancora vivi. La
commozione e la consolazione di



poter vedere e annunciare che la
storia della loro generazione non è
perduta o sprecata, proprio grazie a
un evento che prende carne e si
manifesta nella generazione che
segue. E questo è quello che sente un
anziano quando i nipoti vanno a
parlare con lui: si sentono ravvivare.
“Ah, la mia vita ancora è qui”. È tanto
importante andare dagli anziani, è
tanto importante ascoltarli. È tanto
importante parlare con loro, perché
avviene questo scambio di civiltà,
questo scambio di maturità fra
giovani e anziani. E così, la nostra
civiltà va avanti in modo maturo.

Solo la vecchiaia spirituale può dare
questa testimonianza, umile e
folgorante, rendendola autorevole ed
esemplare per tutti. La vecchiaia che
ha coltivato la sensibilità dell’anima 
spegne ogni invidia tra le generazioni,
ogni risentimento, ogni
recriminazione per un avvento di
Dio nella generazione che viene, che



arriva insieme con il congedo della
propria. E questo è quello che
succede a un anziano aperto con un
giovane aperto: si congeda dalla vita
ma consegnando – tra virgolette – la
propria vita alla nuova generazione.
E questo è quel congedo di Simeone e
Anna: “Adesso posso andare in pace”.
La sensibilità spirituale dell’età
anziana è in grado di abbattere la
competizione e il conflitto fra le
generazioni in modo credibile e
definitivo. Sorpassa, questa
sensibilità: gli anziani, con questa
sensibilità, sorpassano il conflitto,
vanno oltre, vanno all’unità, non al
conflitto. Questo certamente è
impossibile agli uomini, ma è
possibile a Dio. E oggi ne abbiamo
tanto bisogno, della sensibilità dello
spirito, della maturità dello spirito,
abbiamo bisogno di anziani saggi,
maturi nello spirito che ci diano una
speranza per la vita!



Copyright © Dicastero per la
Comunicazione - Libreria Editrice
Vaticana

https://www.vatican.va/content/
francesco/it/audiences/2022/
documents/20220330-udienza-
generale.html

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/5-la-fedelta-alla-
visita-di-dio-per-la-generazione-che-

viene/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/5-la-fedelta-alla-visita-di-dio-per-la-generazione-che-viene/
https://opusdei.org/it/article/5-la-fedelta-alla-visita-di-dio-per-la-generazione-che-viene/
https://opusdei.org/it/article/5-la-fedelta-alla-visita-di-dio-per-la-generazione-che-viene/
https://opusdei.org/it/article/5-la-fedelta-alla-visita-di-dio-per-la-generazione-che-viene/

	5. La fedeltà alla visita di Dio per la generazione che viene

