
opusdei.org

4. La destinazione
universale dei beni e
la virtù della
speranza

"Se ci prendiamo cura dei beni
che il Creatore ci dona, se
mettiamo in comune ciò che
possediamo in modo che a
nessuno manchi, allora davvero
potremo ispirare speranza per
rigenerare un mondo più sano e
più equo".

26/08/2020



Davanti alla pandemia e alle sue
conseguenze sociali, molti rischiano
di perdere la speranza. In questo
tempo di incertezza e di angoscia,
invito tutti ad accogliere il dono della
speranza che viene da Cristo. È Lui
che ci aiuta a navigare nelle acque
tumultuose della malattia, della
morte e dell’ingiustizia, che non
hanno l’ultima parola sulla nostra
destinazione finale.

La pandemia ha messo in rilievo e
aggravato i problemi sociali,
soprattutto la disuguaglianza. Alcuni
possono lavorare da casa, mentre per
molti altri questo è impossibile. Certi
bambini, nonostante le difficoltà,
possono continuare a ricevere
un’educazione scolastica, mentre per
tantissimi altri questa si è interrotta
bruscamente. Alcune nazioni potenti
possono emettere moneta per
affrontare l’emergenza, mentre per
altre questo significherebbe
ipotecare il futuro.



Questi sintomi di disuguaglianza
rivelano una malattia sociale; è un
virus che viene da un’economia
malata. Dobbiamo dirlo
semplicemente: l’economia è malata.
Si è ammalata. È il frutto di una
crescita economica iniqua - questa è
la malattia: il frutto di una crescita
economica iniqua - che prescinde dai
valori umani fondamentali. Nel
mondo di oggi, pochi ricchissimi
possiedono più di tutto il resto
dell’umanità. Ripeto questo perché ci
farà pensare: pochi ricchissimi, un
gruppetto, possiedono più di tutto il
resto dell’umanità. Questa è statistica
pura. È un’ingiustizia che grida al
cielo! Nello stesso tempo, questo
modello economico è indifferente ai
danni inflitti alla casa comune. Non
si prende cura della casa comune.
Siamo vicini a superare molti dei
limiti del nostro meraviglioso
pianeta, con conseguenze gravi e
irreversibili: dalla perdita di
biodiversità e dal cambiamento



climatico fino all’aumento del livello
dei mari e alla distruzione delle
foreste tropicali. La disuguaglianza
sociale e il degrado ambientale
vanno di pari passo e hanno la stessa
radice (cfr Enc. Laudato si’, 101):
quella del peccato di voler possedere,
di voler dominare i fratelli e le
sorelle, di voler possedere e
dominare la natura e lo stesso Dio.
Ma questo non è il disegno della
creazione.

«All’inizio, Dio ha affidato la terra e
le sue risorse alla gestione comune
dell’umanità, affinché se ne
prendesse cura» (Catechismo della
Chiesa Cattolica, 2402). Dio ci ha
chiesto di dominare la terra in suo
nome (cfr Gen 1,28), coltivandola e
curandola come un giardino, il
giardino di tutti (cfr Gen 2,15).
«Mentre “coltivare” significa arare o
lavorare [...], “custodire” vuol dire
proteggere [e] preservare» (LS,
67).Ma attenzione a non interpretare

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#101.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#101.
https://www.vatican.va/archive/ccc_it/ccc-it_index_it.html
https://www.vatican.va/archive/ccc_it/ccc-it_index_it.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#67.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#67.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#67.


questo come carta bianca per fare
della terra ciò che si vuole. No. Esiste
«una relazione di reciprocità
responsabile» (ibid.) tra noi e la
natura. Una relazione di reciprocità
responsabile fra noi e la natura.
Riceviamo dal creato e diamo a
nostra volta. «Ogni comunità può
prendere dalla bontà della terra ciò
di cui ha bisogno per la propria
sopravvivenza, ma ha anche il
dovere di tutelarla» (ibid.). Ambedue
le parti.

Difatti, la terra «ci precede e ci è stata
data» (ibid.), è stata data da Dio «a
tutto il genere umano» (CCC, 2402). E
quindi è nostro dovere far sì che i
suoi frutti arrivino a tutti, non solo
ad alcuni. E questo è un elemento-
chiave della nostra relazione con i
beni terreni. Come ricordavano i
padri del Concilio Vaticano II,
«l’uomo, usando di questi beni, deve
considerare le cose esteriori che
legittimamente possiede non solo

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#67.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#67.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#67.
https://www.vatican.va/archive/ccc_it/ccc-it_index_it.html


come proprie, ma anche come
comuni, nel senso che possano
giovare non unicamente a lui ma
anche agli altri» (Cost. past. Gaudium
et spes, 69). Infatti, «la proprietà di
un bene fa di colui che lo possiede un
amministratore della Provvidenza,
per farlo fruttificare e spartirne i
frutti con gli altri» (CCC, 2404). Noi
siamo amministratori dei beni, non
padroni. Amministratori. “Sì, ma il
bene è mio”. È vero, è tuo, ma per
amministrarlo, non per averlo
egoisticamente per te.

Per assicurare che ciò che
possediamo porti valore alla
comunità, «l’autorità politica ha il
diritto e il dovere di regolare il
legittimo esercizio del diritto di
proprietà in funzione del bene
comune» (ibid., 2406).[1]La
«subordinazione della proprietà
privata alla destinazione universale
dei beni [...] è una “regola d’oro” del
comportamento sociale, e il primo

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
https://www.vatican.va/archive/ccc_it/ccc-it_index_it.html
https://www.vatican.va/archive/ccc_it/ccc-it_index_it.html


principio di tutto l’ordinamento
etico-sociale» (LS, 93).[2]

Le proprietà, il denaro sono
strumenti che possono servire alla
missione. Però li trasformiamo
facilmente in fini, individuali o
collettivi. E quando questo succede,
vengono intaccati i valori umani
essenziali. L’homo sapiens si deforma
e diventa una specie di homo
œconomicus – in senso deteriore –
individualista, calcolatore e
dominatore. Ci dimentichiamo che,
essendo creati a immagine e
somiglianza di Dio, siamo esseri
sociali, creativi e solidali, con
un’immensa capacità di amare. Ci
dimentichiamo spesso di questo. Di
fatto, siamo gli esseri più cooperativi
tra tutte le specie, e fioriamo in
comunità, come si vede bene
nell’esperienza dei santi.[3] C’è un
detto spagnolo che mi ha ispirato
questa frase, e dice così: florecemos
en racimo como los santos. Fioriamo



in comunità come si vede
nell’esperienza dei santi.

Quando l’ossessione di possedere e
dominare esclude milioni di persone
dai beni primari; quando la
disuguaglianza economica e
tecnologica è tale da lacerare il
tessuto sociale; e quando la
dipendenza da un progresso
materiale illimitato minaccia la casa
comune, allora non possiamo stare a
guardare. No, questo è desolante.
Non possiamo stare a guardare! Con
lo sguardo fisso su Gesù (cfr Eb 12,2)
e con la certezza che il suo amore
opera mediante la comunità dei suoi
discepoli, dobbiamo agire tutti
insieme, nella speranza di generare
qualcosa di diverso e di meglio. La
speranza cristiana, radicata in Dio, è
la nostra àncora. Essa sostiene la
volontà di condividere, rafforzando
la nostra missione come discepoli di
Cristo, il quale ha condiviso tutto con
noi.



E questo lo capirono le prime
comunità cristiane, che come noi
vissero tempi difficili. Consapevoli di
formare un solo cuore e una sola
anima, mettevano tutti i loro beni in
comune, testimoniando la grazia
abbondante di Cristo su di loro (cfr 
At 4,32-35). Noi stiamo vivendo una
crisi. La pandemia ci ha messo tutti
in crisi. Ma ricordatevi: da una crisi
non si può uscire uguali, o usciamo
migliori, o usciamo peggiori. Questa
è la nostra opzione. Dopo la crisi,
continueremo con questo sistema
economico di ingiustizia sociale e di
disprezzo per la cura dell’ambiente,
del creato, della casa comune?
Pensiamoci. Possano le comunità
cristiane del ventunesimo secolo
recuperare questa realtà - la cura del
creato e la giustizia sociale: vanno
insieme -, dando così testimonianza
della Risurrezione del Signore. Se ci
prendiamo cura dei beni che il
Creatore ci dona, se mettiamo in
comune ciò che possediamo in modo



che a nessuno manchi, allora
davvero potremo ispirare speranza
per rigenerare un mondo più sano e
più equo.

E per finire, pensiamo ai bambini.
Leggete le statistiche: quanti
bambini, oggi, muoiono di fame per
una non buona distribuzione delle
ricchezze, per un sistema economico
come ho detto prima; e quanti
bambini, oggi, non hanno diritto alla
scuola, per lo stesso motivo. Che sia
questa immagine, dei bambini
bisognosi per fame e per mancanza
di educazione, che ci aiuti a capire
che dopo questa crisi dobbiamo
uscire migliori. Grazie.

[1] Cfr GS, 71; S. Giovanni Paolo II,
Lett. enc. Sollicitudo rei socialis, 42;
Lett. enc. Centesimus annus, 40.48).

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html


[2]Cfr S. Giovanni Paolo II, Lett. enc. 
Laborem exercens, 19.

[3] “Florecemos en racimo, como los
santos”: espressione comune in
lingua spagnola.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/4-la-destinazione-
universale-dei-beni-e-la-virtu-d/

(28/01/2026)

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_laborem-exercens.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_laborem-exercens.html
https://opusdei.org/it/article/4-la-destinazione-universale-dei-beni-e-la-virtu-d/
https://opusdei.org/it/article/4-la-destinazione-universale-dei-beni-e-la-virtu-d/
https://opusdei.org/it/article/4-la-destinazione-universale-dei-beni-e-la-virtu-d/

	4. La destinazione universale dei beni e la virtù della speranza

