
opusdei.org

34. Distrazioni,
aridità, accidia

Quali sono i grandi ostacoli alla
preghiera? Dalla distrazione
all'accidia, papa Francesco in
questa catechesi approfondisce
come superare gli ostacoli che
ci impediscono di pregare.

19/05/2021

Seguendo la falsariga del Catechismo,
in questa catechesi ci riferiamo
all’esperienza vissuta della
preghiera, cercando di mostrarne
alcune difficoltà molto comuni, che
vanno identificate e superate.

https://www.vatican.va/archive/catechism_it/index_it.htm


Pregare non è facile: ci sono tante
difficoltà che vengono nella
preghiera. Bisogna conoscerle,
individuarle e superarle.

Il primo problema che si presenta a
chi prega è la distrazione. (cfr CCC,
2729). Tu incominci a pregare e poi
la mente gira, gira per tutto il mondo;
il tuo cuore è lì, la mente è lì … la
distrazione dalla preghiera. La
preghiera convive spesso con la
distrazione. Infatti, la mente umana
fatica a soffermarsi a lungo su un
solo pensiero. Tutti sperimentiamo
questo continuo turbinio di
immagini e di illusioni in perenne
movimento, che ci accompagna
persino durante il sonno. E tutti
sappiamo che non è bene dare
seguito a questa inclinazione
scomposta.

La lotta per conquistare e mantenere
la concentrazione non riguarda solo
la preghiera. Se non si raggiunge un

https://www.vatican.va/archive/catechism_it/p4s1c3a2_it.htm#II.%20L'umile%20vigilanza%20del%20cuore


sufficiente grado di concentrazione
non si può studiare con profitto e
nemmeno si può lavorare bene. Gli
atleti sanno che le gare non si
vincono solo con l’allenamento fisico
ma anche con la disciplina mentale:
soprattutto con la capacità di stare
concentrati e di mantenere desta
l’attenzione.

Le distrazioni non sono colpevoli,
però vanno combattute. Nel
patrimonio della nostra fede c’è una
virtù che spesso viene dimenticata,
ma che è tanto presente nel Vangelo.
Si chiama “vigilanza”. E Gesù lo dice
tanto: “Vigilate. Pregate”. Il 
Catechismo la cita esplicitamente
nella sua istruzione sulla preghiera
(cfr n. 2730). Spesso Gesù richiama i
discepoli al dovere di una vita sobria,
guidata dal pensiero che prima o poi
Lui ritornerà, come uno sposo dalle
nozze o un padrone da un viaggio.
Non conoscendo però il giorno e l’ora
del suo ritorno, tutti i minuti della

https://www.vatican.va/archive/catechism_it/p4s1c3a2_it.htm#II.%20L'umile%20vigilanza%20del%20cuore


nostra vita sono preziosi e non vanno
dispersi in distrazioni. In un istante
che non conosciamo risuonerà la
voce del nostro Signore: in quel
giorno, beati quei servi che Egli
troverà operosi, ancora concentrati
su ciò che veramente conta. Non si
sono dispersi inseguendo ogni
attrattiva che si affacciava alla loro
mente, ma hanno cercato di
camminare sulla strada giusta,
facendo il bene e facendo il proprio
compito. Questa è la distrazione: che
l’immaginazione gira, gira, gira …
Santa Teresa chiamava questa
immaginazione che gira, gira nella
preghiera, “la pazza della casa”: è
come una pazza che ti fa girare,
girare … Dobbiamo fermarla e
ingabbiarla, con l’attenzione.

Un discorso diverso merita il tempo
dell’aridità. Il Catechismo lo descrive
in questo modo: «Il cuore è
insensibile, senza gusto per i
pensieri, i ricordi e i sentimenti

https://www.vatican.va/archive/catechism_it/index_it.htm


anche spirituali. È il momento della
fede pura, che rimane con Gesù
nell’agonia e nella tomba» (n. 2731).
L’aridità ci fa pensare al Venerdì
Santo, alla notte e al Sabato Santo,
tutta la giornata: Gesù non c’è, è nella
tomba; Gesù è morto: siamo soli. E
questo è il pensiero-madre
dell’aridità. Spesso non sappiamo
quali siano le ragioni dell’aridità: può
dipendere da noi stessi, ma anche da
Dio, che permette certe situazioni
della vita esteriore o interiore. O, alle
volte, può essere un mal di testa o un
mal di fegato che ti impedisce di
entrare nella preghiera. Spesso non
sappiamo bene la ragione. I maestri
spirituali descrivono l’esperienza
della fede come un continuo
alternarsi di tempi di consolazione e
di desolazione; momenti in cui tutto
è facile, mentre altri sono segnati da
una grande pesantezza.

Tante volte, quando noi troviamo un
amico, diciamo. “Come stai?” – “Oggi

https://www.vatican.va/archive/catechism_it/p4s1c3a2_it.htm#II.%20L'umile%20vigilanza%20del%20cuore


sto giù”. Tante volte siamo “giù”, cioè
non abbiamo dei sentimenti, non
abbiamo consolazioni, non ce la
facciamo. Sono quei giorni grigi … e
ce ne sono, tanti, nella vita! Ma il
pericolo è avere il cuore grigio:
quando questo “essere giù” arriva al
cuore e lo ammala … e c’è gente che
vive con il cuore grigio. Questo è
terribile: non si può pregare, non si
può sentire la consolazione con il
cuore grigio! O non si può portare
avanti un’aridità spirituale con il
cuore grigio. Il cuore dev’essere
aperto e luminoso, perché entri la
luce del Signore. E se non entra,
bisogna aspettarla con speranza. Ma
non chiuderla nel grigio.

Poi, una cosa diversa è l’accidia, un
altro difetto, un altro vizio, che è una
vera e propria tentazione contro la
preghiera e, più in generale, contro la
vita cristiana. L’accidia è «una forma
di depressione dovuta al
rilassamento dell’ascesi, a un venire



meno della vigilanza, alla mancata
custodia del cuore» (CCC, 2733). È
uno dei sette “vizi capitali” perché,
alimentato dalla presunzione, può
condurre alla morte dell’anima.

Come fare dunque in questo
succedersi di entusiasmi e
avvilimenti? Si deve imparare a
camminare sempre. Il vero progresso
della vita spirituale non consiste nel
moltiplicare le estasi, ma nell’essere
capaci di perseverare in tempi
difficili: cammina, cammina,
cammina … E se sei stanco, fermati
un po’ e torna a camminare. Ma con
perseveranza. Ricordiamo la
parabola di San Francesco sulla
perfetta letizia: non è nelle fortune
infinite piovute dal Cielo che si
misura la bravura di un frate, ma nel
camminare con costanza, anche
quando non si è riconosciuti, anche
quando si è maltrattati, anche
quando tutto ha perso il gusto degli
inizi. Tutti i santi sono passati per

https://www.vatican.va/archive/catechism_it/p4s1c3a2_it.htm#II.%20L'umile%20vigilanza%20del%20cuore


questa “valle oscura”, e non
scandalizziamoci se, leggendo i loro
diari, ascoltiamo il resoconto di
serate di preghiera svogliata, vissuta
senza gusto. Bisogna imparare a dire:
“Anche se Tu, Dio mio, sembri far di
tutto perché io smetta di credere in
Te, io invece continuo a pregarti”. I
credenti non spengono mai la
preghiera! Essa a volte può
assomigliare a quella di Giobbe, il
quale non accetta che Dio lo tratti
ingiustamente, protesta e lo chiama
in giudizio. Ma, tante volte, anche
protestare davanti a Dio è un modo
di pregare o, come diceva quella
vecchietta, “arrabbiarsi con Dio è un
modo di preghiera, pure”, perché
tante volte il figlio si arrabbia con il
papà: è un modo di rapporto con il
papà; perché lo riconosce “padre”, si
arrabbia …

E anche noi, che siamo molto meno
santi e pazienti di Giobbe, sappiamo
che alla fine, al termine di questo



tempo di desolazione, in cui abbiamo
elevato al Cielo grida mute e tanti
“perché?”, Dio ci risponderà. Non
dimenticare la preghiera del
“perché?”: è la preghiera che fanno i
bambini quando incominciano a non
capire le cose e gli psicologi la
chiamano “l’età dei perché”, perché il
bambino domanda al papà: “Papà,
perché …? Papà, perché …? Papà,
perché …?”. Ma stiamo attenti: il
bambino non ascolta la risposta del
papà. Il papà incomincia a
rispondere e il bambino arriva con
un altro perché. Soltanto vuole
attirare su di sé lo sguardo del papà;
e quando noi ci arrabbiamo un po’
con Dio e incominciamo a dire dei 
perché, stiamo attirando il cuore di
nostro Padre verso la nostra miseria,
verso la nostra difficoltà, verso la
nostra vita. Ma sì, abbiate il coraggio
di dire a Dio: “Ma perché …?”. Perché
a volte, arrabbiarsi un po’ fa bene,
perché ci fa svegliare questo
rapporto da figlio a Padre, da figlia a



Padre, che noi dobbiamo avere con
Dio. E anche le nostre espressioni più
dure e più amare, Egli le raccoglierà
con l’amore di un padre, e le
considererà come un atto di fede,
come una preghiera.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/34-distrazioni-
aridita-accidia/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/it/article/34-distrazioni-aridita-accidia/
https://opusdei.org/it/article/34-distrazioni-aridita-accidia/
https://opusdei.org/it/article/34-distrazioni-aridita-accidia/

	34. Distrazioni, aridità, accidia

