
opusdei.org

31. La meditazione

Che cos'è la meditazione per i
cristiani? Quanti sono i metodi
di meditazione? Papa Francesco
lo ha spiegato nella catechesi
sulla preghiera di oggi: "i
metodi di meditazione sono
strade da percorrere per
arrivare all’incontro con Gesù".

28/04/2021

Oggi parliamo di quella forma di
preghiera che è la meditazione. Per
un cristiano “meditare” è cercare
una sintesi: significa mettersi davanti
alla grande pagina della Rivelazione



per provare a farla diventare nostra,
assumendola completamente. E il
cristiano, dopo aver accolto la Parola
di Dio, non la tiene chiusa dentro di
sé, perché quella Parola deve
incontrarsi con «un altro libro», che
il Catechismo chiama «quello della
vita» (cfr Catechismo della Chiesa
Cattolica, 2706). È ciò che tentiamo di
fare ogni volta che meditiamo la
Parola.

La pratica della meditazione ha
ricevuto in questi anni una grande
attenzione. Di essa non parlano
solamente i cristiani: esiste una
pratica meditativa in pressoché tutte
le religioni del mondo. Ma si tratta di
un’attività diffusa anche tra persone
che non hanno una visione religiosa
della vita. Tutti abbiamo bisogno di
meditare, di riflettere, di ritrovare
noi stessi, è una dinamica umana.
Soprattutto nel vorace mondo
occidentale si cerca la meditazione
perché essa rappresenta un argine

https://www.vatican.va/archive/catechism_it/p4s1c3a1_it.htm#II.%20La%20meditazione
https://www.vatican.va/archive/catechism_it/p4s1c3a1_it.htm#II.%20La%20meditazione


elevato contro lo stress quotidiano e
il vuoto che ovunque dilaga. Ecco,
dunque, l’immagine di giovani e
adulti seduti in raccoglimento, in
silenzio, con gli occhi socchiusi… Ma
possiamo domandarci: cosa fanno
queste persone? Meditano. È un
fenomeno da guardare con favore:
infatti noi non siamo fatti per correre
in continuazione, possediamo una
vita interiore che non può sempre
essere calpestata. Meditare è dunque
un bisogno di tutti. Meditare, per così
dire, assomiglierebbe a fermarsi e
fare un respiro nella vita.

Però ci accorgiamo che questa
parola, una volta accolta in un
contesto cristiano, assume una
specificità che non dev’essere
cancellata. Meditare è una
dimensione umana necessaria, ma
meditare nel contesto cristiano va
oltre: è una dimensione che non deve
essere cancellata. La grande porta
attraverso la quale passa la



preghiera di un battezzato – lo
ricordiamo ancora una volta – è Gesù
Cristo. Per il cristiano la meditazione
entra dalla porta di Gesù Cristo.
Anche la pratica della meditazione
segue questo sentiero. E il cristiano,
quando prega, non aspira alla piena
trasparenza di sé, non si mette in
ricerca del nucleo più profondo del
suo io. Questo è lecito, ma il cristiano
cerca un’altra cosa. La preghiera del
cristiano è anzitutto incontro con
l’Altro, con l’Altro ma con la A
maiuscola: l’incontro trascendente
con Dio. Se un’esperienza di
preghiera ci dona la pace interiore, o
la padronanza di noi stessi, o la
lucidità sul cammino da
intraprendere, questi risultati sono,
per così dire, effetti collaterali della
grazia della preghiera cristiana che è
l’incontro con Gesù, cioè meditare è
andare all’incontro con Gesù, guidati
da una frase o da una parola della
Sacra Scrittura.



Il termine “meditazione” nel corso
della storia ha avuto significati
diversi. Anche all’interno del
cristianesimo esso si riferisce a
esperienze spirituali diverse.
Tuttavia, si può rintracciare qualche
linea comune, e in questo ci aiuta
ancora il Catechismo, che dice così: «I
metodi di meditazione sono tanti
quanti i maestri spirituali. […] Ma un
metodo non è che una guida;
l’importante è avanzare, con lo
Spirito Santo, sull’unica via della
preghiera: Cristo Gesù» (n. 2707). E
qui viene segnalato un compagno di
cammino, uno che ci guida: lo Spirito
Santo. Non è possibile la meditazione
cristiana senza lo Spirito Santo. È Lui
che ci guida all’incontro con Gesù.
Gesù ci aveva detto: “Vi invierò lo
Spirito Santo. Lui vi insegnerà e vi
spiegherà. Vi insegnerà e vi
spiegherà”. E anche nella
meditazione, lo Spirito Santo è la
guida per andare avanti nell’incontro
con Gesù Cristo.

https://www.vatican.va/archive/catechism_it/p4s1c3a1_it.htm#II.%20La%20meditazione


Dunque, sono tanti i metodi di
meditazione cristiana: alcuni molto
sobri, altri più articolati; alcuni
accentuano la dimensione
intellettiva della persona, altri
piuttosto quella affettiva ed emotiva.
Sono metodi. Tutti sono importanti e
tutti sono degni di essere praticati, in
quanto possono aiutare l’esperienza
della fede a diventare un atto totale
della persona: non prega solo la
mente, prega tutto l’uomo, la totalità
della persona, come non prega solo il
sentimento. Gli antichi solevano dire
che l’organo della preghiera è il
cuore, e così spiegavano che è tutto
l’uomo, a partire dal suo centro, dal
cuore, che entra in relazione con Dio,
e non solamente alcune sue facoltà.
Perciò si deve sempre ricordare che
il metodo è una strada, non una
meta: qualsiasi metodo di preghiera,
se vuole essere cristiano, fa parte di
quella sequela Christi che è l’essenza
della nostra fede. I metodi di
meditazione sono strade da



percorrere per arrivare all’incontro
con Gesù, ma se tu ti fermi nella
strada e guardi soltanto la strada,
non troverai mai Gesù. Farai della
strada un dio, ma la strada è un
mezzo per portarti a Gesù. Il 
Catechismo precisa: «La meditazione
mette in azione il pensiero,
l’immaginazione, l’emozione e il
desiderio. Questa mobilitazione è
necessaria per approfondire le
convinzioni di fede, suscitare la
conversione del cuore e rafforzare la
volontà di seguire Cristo. La
preghiera cristiana di preferenza si
sofferma a meditare “i misteri di
Cristo”» (n. 2708).

Ecco, dunque, la grazia della
preghiera cristiana: Cristo non è
lontano, ma è sempre in relazione
con noi. Non c’è aspetto della sua
persona divino-umana che non possa
diventare per noi luogo di salvezza e
di felicità. Ogni momento della vita
terrena di Gesù, attraverso la grazia

https://www.vatican.va/archive/catechism_it/p4s1c3a1_it.htm#II.%20La%20meditazione


della preghiera, può diventare a noi
contemporaneo, grazie allo Spirito
Santo, la guida. Ma voi sapete che
non si può pregare senza la guida
dello Spirito Santo. È Lui che ci
guida! E grazie allo Spirito Santo,
anche noi siamo presenti presso il
fiume Giordano, quando Gesù vi si
immerge per ricevere il battesimo.
Anche noi siamo commensali alle
nozze di Cana, quando Gesù dona il
vino più buono per la felicità degli
sposi, cioè è lo Spirito Santo che ci
collega con questi misteri della vita
di Cristo perché nella
contemplazione di Gesù facciamo
l’esperienza della preghiera per
unirci più a Lui. Anche noi
assistiamo stupiti alle mille
guarigioni compiute dal Maestro.
Prendiamo il Vangelo, facciamo la
meditazione di quei misteri del
Vangelo e lo Spirito ci guida ad essere
presenti lì. E nella preghiera –
quando preghiamo – tutti noi siamo
come il lebbroso purificato, il cieco



Bartimeo che riacquista la vista,
Lazzaro che esce dal sepolcro...
Anche noi siamo guariti nella
preghiera come è stato guarito il
cieco Bartimeo, quell’altro, il
lebbroso … Anche noi siamo risorti,
come è stato risuscitato Lazzaro,
perché la preghiera di meditazione
guidata dallo Spirito Santo, ci porta a
rivivere questi misteri della vita di
Cristo e a incontrarci con Cristo e a
dire, con il cieco: “Signore, abbi pietà
di me! Abbi pietà di me”- “E cosa
vuoi?” - “Vedere, entrare in quel
dialogo”. E la meditazione cristiana,
guidata dallo Spirito ci porta questo
dialogo con Gesù. Non c’è pagina di
Vangelo in cui non ci sia posto per
noi. Meditare, per noi cristiani, è un
modo di incontrare Gesù. E così, solo
così, di ritrovare noi stessi. E questo
non è un ripiegamento su noi stessi,
no: andare da Gesù e da Gesù
incontrare noi stessi, guariti, risorti,
forti per la grazia di Gesù. E
incontrare Gesù salvatore di tutti,



anche di me. E questo grazie alla
guida dello Spirito Santo.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/31-la-meditazione/
(31/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/31-la-meditazione/
https://opusdei.org/it/article/31-la-meditazione/

	31. La meditazione

