
opusdei.org

14.
L’accompagnamento
spirituale

Papa Francesco conclude il ciclo
di catechesi completando il
discorso sugli aiuti che possono
e devono sostenere il processo
di discernimento.

04/01/2023

Cari fratelli e sorelle, buongiorno!

Prima di iniziare questa catechesi
vorrei che ci unissimo a quanti, qui
accanto, stanno rendendo omaggio a
Benedetto XVI e rivolgere il mio



pensiero a lui, che è stato un grande
maestro di catechesi. Il suo pensiero
acuto e garbato non è stato
autoreferenziale, ma ecclesiale,
perché sempre ha voluto
accompagnarci all’incontro con
Gesù. Gesù, il Crocifisso risorto, il
Vivente e il Signore, è stata la meta a
cui Papa Benedetto ci ha condotto,
prendendoci per mano. Ci aiuti a
riscoprire in Cristo la gioia di credere
e la speranza di vivere.

Con questa catechesi di oggi
concludiamo il ciclo dedicato al tema
del discernimento, e lo facciamo
completando il discorso sugli aiuti
che possono e devono sostenerlo:
sostenere il processo di
discernimento. Uno di questi è
l’accompagnamento spirituale,
importante anzitutto per la
conoscenza di sé, che abbiamo visto
essere una condizione indispensabile
per il discernimento. Guardarsi allo
specchio, da soli, non sempre aiuta,



perché uno può alterare l’immagine.
Invece, guardarsi allo specchio con
l’aiuto di un altro, questo aiuta tanto
perché l’altro ti dice la verità –
quando è veritiero – e così ti aiuta.

La grazia di Dio in noi lavora sempre
sulla nostra natura. Pensando a una
parabola evangelica, la grazia
possiamo paragonarla al buon seme
e la natura al terreno (cfr Mc 4,3-9). È
importante anzitutto farsi conoscere,
senza timore di condividere gli
aspetti più fragili, dove ci scopriamo
più sensibili, deboli o timorosi di
essere giudicati. Farsi conoscere,
manifestare se stesso a una persona
che ci accompagni nel cammino della
vita. Non che decida per noi, no: ma
che ci accompagni. Perché la fragilità
è, in realtà, la nostra vera ricchezza:
noi siamo ricchi in fragilità, tutti; la
vera ricchezza, che dobbiamo
imparare a rispettare e ad accogliere,
perché, quando viene offerta a Dio, ci
rende capaci di tenerezza, di



misericordia e di amore. Guai a
quelle persone che non si sentono
fragili: sono dure, dittatoriali. Invece,
le persone che con umiltà
riconoscono le proprie fragilità sono
più comprensive con gli altri. La
fragilità – io posso dire – ci rende
umani. Non a caso, la prima delle tre
tentazioni di Gesù nel deserto –
quella legata alla fame – cerca di
rubarci la fragilità, presentandocela
come un male di cui sbarazzarsi, un
impedimento a essere come Dio. E
invece è il nostro tesoro più prezioso:
infatti Dio, per renderci simili a Lui,
ha voluto condividere fino in fondo
la nostra propria fragilità.
Guardiamo il crocifisso: Dio che è
sceso proprio alla fragilità.
Guardiamo il presepio che arriva in
una fragilità umana grande. Lui ha
condiviso la nostra fragilità.

E l’accompagnamento spirituale, se è
docile allo Spirito Santo, aiuta a 
smascherare equivoci anche gravi



nella considerazione di noi stessi e
nella relazione con il Signore. Il
Vangelo presenta diversi esempi di
colloqui chiarificatori e liberanti fatti
da Gesù. Pensiamo, ad esempio, a
quelli con la Samaritana, che noi lo
leggiamo, lo leggiamo, e sempre c’è
questa saggezza e tenerezza di Gesù;
pensiamo a quello con Zaccheo,
pensiamo con la donna peccatrice,
pensiamo con Nicodemo e con i
discepoli di Emmaus: il modo di
avvicinarsi del Signore. Le persone
che hanno un incontro vero con Gesù
non hanno timore di aprirgli il cuore,
di presentare la propria
vulnerabilità, la propria
inadeguatezza, la propria fragilità. In
questo modo, la loro condivisione di
sé diventa esperienza di salvezza, di
perdono gratuitamente accolto.

Raccontare di fronte a un altro ciò
che abbiamo vissuto o che stiamo
cercando aiuta a fare chiarezza in
noi stessi, portando alla luce i tanti



pensieri che ci abitano, e che spesso ci
inquietano con i loro ritornelli
insistenti. Quante volte, in momenti
bui, ci vengono i pensieri così: “Ho
sbagliato tutto, non valgo niente,
nessuno mi capisce, non ce la farò
mai, sono destinato al fallimento”,
quante volte è venuto a noi pensare
queste cose. Pensieri falsi e velenosi,
che il confronto con l’altro aiuta a 
smascherare, così che possiamo
sentirci amati e stimati dal Signore
per come siamo, capaci di fare cose
buone per Lui. Scopriamo con
sorpresa modi differenti di vedere le
cose, segnali di bene da sempre
presenti in noi. È vero, noi possiamo
condividere le nostre fragilità con
l’altro, con quello che ci accompagna
nella vita, nella vita spirituale, il
maestro di vita spirituale, sia un
laico, un sacerdote e dire: “Guarda
cosa succede a me: sono un
disgraziato, mi stanno succedendo
queste cose”. E colui che accompagna
risponde: “Sì, tutti ne abbiamo di



queste cose”. Questo ci aiuta a
chiarirle bene e vedere da dove
vengono le radici e così superarle.

Colui o colei che accompagna –
l’accompagnatore o
l’accompagnatrice – non si sostituisce
al Signore, non fa il lavoro al posto
della persona accompagnata, ma
cammina al suo fianco, la incoraggia
a leggere ciò che si muove nel suo
cuore, il luogo per eccellenza dove il
Signore parla. L’accompagnatore
spirituale, che noi chiamiamo 
direttore spirituale – non mi piace
questo temine, preferisco 
accompagnatore spirituale, è meglio –
è quello che ti dice: “Va bene, ma
guarda qui, guarda qui”, ti attira
l’attenzione su cose che forse
passano; ti aiuta a capire meglio i
segni dei tempi, la voce del Signore,
la voce del tentatore, la voce delle
difficoltà che non riesci a superare.
Per questo è molto importante non
camminare da soli. C’è un detto della



saggezza africana – perché loro
hanno quella mistica della tribù –che
dice: “Se tu vuoi arrivare in fretta,
vai da solo; se tu vuoi arrivare sicuro,
vai con gli altri”, vai accompagnato,
vai con il tuo popolo. È importante.
Nella vita spirituale è meglio farsi
accompagnare da qualcuno che
conosca le cose nostre e ci aiuti. E
questo è l’accompagnamento
spirituale.

Questo ccompagnamento può essere
fruttuoso se, da una parte e dall’altra,
si è fatta esperienza della figliolanza
e della fratellanza spirituale.
Scopriamo di essere figli di Dio nel
momento in cui ci scopriamo fratelli,
figli dello stesso Padre. Per questo è
indispensabile essere inseriti in una
comunità in cammino. Non siamo
soli, siamo gente di un popolo, di una
nazione, di una città che cammina, di
una Chiesa, di una parrocchia, di
questo gruppo … una comunità in
cammino. Non si va al Signore da



soli: questo non va. Dobbiamo
capirlo bene. Come nel racconto
evangelico del paralitico, spesso
siamo sostenuti e guariti grazie alla
fede di qualcun altro (cfr Mc 2,1-5)
che ci aiuta ad andare avanti, perché
tutti noi alle volte abbiamo delle
paralisi interiori e ci vuole qualcuno
che ci aiuti a superare quel conflitto
con l’aiuto. Non si va al Signore da
soli, ricordiamolo bene; altre volte
siamo noi ad assumerci tale impegno
a favore di un altro fratello o di una
sorella, e siamo accompagnatori per
aiutare quell’altro. Senza esperienza
di figliolanza e di fratellanza
l’accompagnamento può dare adito
ad attese irreali, a equivoci, a forme
di dipendenza che lasciano la
persona allo stato infantile.
Accompagnamento, ma come figli di
Dio e fratelli con noi.

La Vergine Maria è maestra di
discernimento: parla poco, ascolta
molto e custodisce nel cuore (cfr Lc



2,19). I tre atteggiamenti della
Madonna: parlare poco, ascoltare
tanto e custodire nel cuore. E le
poche volte in cui parla lascia il
segno. Per esempio, nel Vangelo di
Giovanni c’è una brevissima frase
pronunciata da Maria che è una
consegna per i cristiani di tutti i
tempi: “Fate quello che vi dirà” (cfr
2,5). È curioso: una volta ho sentito
una vecchietta molto buona, molto
pia, non aveva studiato teologia, era
molto semplice. E m’ha detto: “Lei sa
qual è il gesto che sempre fa la
Madonna?”. Non so: ti coccola, ti
chiama … “No: il gesto che fa la
Madonna è questo” [indica con
l’indice]. Io non capivo, e chiedo:
“Cosa vuol dire?”. E la vecchietta mi
ha risposto: “Sempre segnala Gesù”.
È bello, quello: la Madonna non
prende niente per sé, segnala Gesù. 
Fate quello che Gesù vi dice: così è la
Madonna. Maria sa che il Signore
parla al cuore di ciascuno, e chiede di
tradurre questa parola in azioni e



scelte. Lei ha saputo farlo più di ogni
altro, e infatti è presente nei
momenti fondamentali della vita di
Gesù, specialmente nell’ora suprema
della morte di croce.

Cari fratelli e sorelle, finiamo questa
serie di catechesi sul discernimento:
il discernimento è un’arte, un’arte
che si può apprendere e che ha le sue
regole proprie. Se bene appreso, esso
consente di vivere l’esperienza
spirituale in maniera sempre più
bella e ordinata. Soprattutto il
discernimento è un dono di Dio, che
va sempre chiesto, senza mai
presumere di essere esperti e
autosufficienti. Signore, dammi la
grazia di discernere nei momenti
della vita, cosa devo fare, cosa devo
capire. Dammi la grazia di
discernere, e dammi la persona che
mi aiuti a discernere.

La voce del Signore si può sempre
riconoscere, ha uno stile unico, è una



voce che pacifica, incoraggia e
rassicura nelle difficoltà. Il Vangelo
ce lo ricorda continuamente: «Non
temere» (Lc 1,30), che bella quella
parola dell’angelo a Maria dopo la
risurrezione di Gesù; «non temere»,
«non abbiate paura», è proprio lo
stile del Signore: «non temere». «Non
temere!», ripete anche a noi il
Signore oggi; «non temere»: se ci
fidiamo della sua parola, giocheremo
bene la partita della vita, e potremo
aiutare altri. Come dice il Salmo, la
sua Parola è lampada ai nostri passi e
luce sul nostro cammino (cfr 119,105).

Copyright © Dicastero per la
Comunicazione - Libreria Editrice
Vaticana

https://www.vatican.va/content/
francesco/it/audiences/2023/



documents/20230104-udienza-
generale.html

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/14-
laccompagnamento-spirituale/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/14-laccompagnamento-spirituale/
https://opusdei.org/it/article/14-laccompagnamento-spirituale/
https://opusdei.org/it/article/14-laccompagnamento-spirituale/

	14. L’accompagnamento spirituale

