
opusdei.org

Meditazioni: Venerdì
della 19ª settimana
del Tempo Ordinario

Riflessioni per meditare nel
venerdì della diciannovesima
settimana del Tempo Ordinario.
I temi proposti sono: Il
matrimonio, immagine
dell’amore divino; Il celibato,
chiamata a trasmettere la vita
soprannaturale; Amare senza
ricerca del possesso.

- Il matrimonio, immagine
dell’amore divino

- Il celibato, chiamata a trasmettere
la vita soprannaturale



- Amare senza ricerca del possesso

ALCUNI fra i farisei, volendo mettere
alla prova Gesù, si avvicinarono a lui
e gli domandarono: «È lecito a un
uomo ripudiare la propria moglie
per qualsiasi motivo?» (Mt 19, 3). Di
rimando Cristo ricordò che Dio stesso
è l’autore del matrimonio e dichiarò
la sua indissolubilità: «Non avete
letto che il Creatore da principio li
fece maschio e femmina e disse: Per
questo l’uomo lascerà il padre e la
madre e si unirà a sua moglie e i due
diventeranno una sola carne? Così
non sono più due, ma una sola carne.
Dunque l’uomo non divida quello
che Dio ha congiunto» (Mt 19, 4-6).

Il matrimonio non è semplicemente
un evento sociale o una formalità.
L’amore reciproco tra l’uomo e la
donna è immagine dell’amore



assoluto con cui Dio ci ama. «E
questo amore che Dio benedice è
destinato ad essere fecondo e a
realizzarsi nell’opera comune della
custodia della creazione»[1]. Per
questo il matrimonio è «un bene di
straordinario valore per tutti: per gli
stessi coniugi, per i loro figli, per
tutte le famiglie con cui entrano in
relazione, per l’intera Chiesa, per
tutta l’umanità. È un bene che è
diffusivo, che attira i giovani a
rispondere con gioia alla vocazione
matrimoniale, che conforta e ravviva
continuamente gli sposi, che porta
tanti e diversi frutti nella comunione
ecclesiale e nella società civile»[2].
Uno di questi frutti è proprio la
formazione della chiesa domestica: la
famiglia è la prima scuola della vita
cristiana, dove «si apprende la fatica
e la gioia del lavoro, l’amore
fraterno, il perdono generoso,
sempre rinnovato, e soprattutto il
culto divino attraverso la preghiera e
l’offerta della propria vita»[3].



L’uomo e la donna trovano nel
matrimonio, con la grazia divina,
tutto ciò di cui hanno bisogno per
essere santi, per identificarsi con
Cristo e avvicinare a Dio le persone
che li circondano. Pertanto si tratta
di un cammino che, se è percorso con
fedeltà, permette di anticipare la
gloria del cielo e di trovare la felicità
che il Signore concede già su questa
terra. Una gioia compatibile con
momenti di sacrificio che possono
rafforzare l’amore tra gli sposi e che
normalmente si assapora nelle cose
piccole di ogni giorno. Come
insegnava san Josemaría: «Il segreto
della felicità coniugale è racchiuso
nelle cose quotidiane, e non in
fantasticherie. Consiste nello
scoprire la gioia intima del ritorno al
focolare, nell’incontro affettuoso coi
figli; nel lavoro di ogni giorno a cui
collabora tutta la famiglia; nel buon
umore dinanzi alle difficoltà, che
vanno affrontate con spirito
sportivo»[4]. In questo momento di



orazione possiamo pregare per la
fedeltà di tutti gli sposi e ringraziare
Dio per i doni che ci sono giunti
attraverso l’amore dei nostri
genitori.

DOPO aver sottolineato la grandezza
del matrimonio, Gesù esprime il
valore del celibato. L’esempio
attraente della vita stessa del Signore
manifesta che non si tratta di un
atteggiamento scettico o addirittura
comodo, come qualche volta avevano
insinuato alcuni che lo ascoltavano
(cfr Mt 19, 10), ma di un dono divino
(cfr Mt 19, 11): una chiamata a
ricevere e a trasmettere agli altri la
vita soprannaturale, senza la
mediazione di un amore terreno. Chi
riceve questa vocazione assomiglia a
Cristo, che indubbiamente non
rinunciò all’amore. La persona celibe
riceve una grazia specifica che



trasforma a poco a poco la sua
sensibilità, per mettere al servizio di
Dio e delle persone che gli stanno
vicine tutto ciò che richiede una vita
da innamorato: affetti, progetti,
creatività e passione. Accogliere
questo dono «non può significare il
rimanere privi di amore, ma deve
significare il lasciarsi prendere dalla
passione per Dio, ed imparare poi,
grazie ad un più profondo stare con
Lui, a servire pure gli uomini. Il
celibato deve essere una
testimonianza di fede: la fede in Dio
diventa concreta in quella forma di
vita che solo a partire da Dio ha un
senso. Poggiare la vita su di Lui,
rinunciando al matrimonio ed alla
famiglia, significa che io accolgo e
sperimento Dio come realtà e perciò
posso portarlo agli uomini»[5].

Una caratteristica della vocazione al
celibato è la disponibilità del cuore
per vivere completamente per Dio e,
attraverso di Lui, per gli altri. Il



celibe sperimenta così quella
grandezza del cuore di cui parlava
san Josemaría: «Per quanto tu ami,
non amerai mai abbastanza. Il cuore
umano ha un enorme coefficiente di
dilatazione. Quando ama si allarga in
un crescendo di affetto che supera
tutti gli ostacoli. Se tu ami il Signore,
non ci sarà creatura che non trovi
spazio nel tuo cuore»[6]. Proprio per
questo la persona celibe può amare
tutti, anche quando l’altro non gli
corrisponde. Gli basta veder crescere
spiritualmente una persona per
incoraggiarsi a continuare ad aiutare
gli altri: imita così il modo di amare
di Gesù che, durante il suo passaggio
sulla terra, non ha posto nessuna
barriera al suo affetto, ma ha offerto
la sua vicinanza a tutti, in particolare
a coloro che erano rifiutati dalla
società. Per questo chi riceve il dono
del celibato è anche chiamato ad
amare e a servire tutte le persone,
soprattutto quelle che, intorno a lui,
ne hanno più bisogno. Questo non



significa che, a volte, alla persona
celibe non costi rinunciare a formare
una famiglia propria o ricevere una
risposta affettiva alla sua
dedicazione. Tuttavia, in questa
sensazione di vuoto, accettata con
serenità e con realismo, può trovare
un’opportunità e una chiamata per
continuare ad alimentare l’amore
che dà senso alla sua abnegazione.
Alla fine, anche in questa solitudine
si può imparare a percepire la
vicinanza di Dio.

TUTTI gli uomini sono chiamati a
vivere la castità. Questa virtù si
concreta in modi diversi secondo la
vocazione che ognuno ha ricevuto e
in ogni caso, per gli sposati, i celibi o i
vedovi, la castità «non è un “no” ai
piaceri e alla gioia della vita, ma il
grande “sí” all’amore come
comunicazione profonda tra le



persone, che richiede il tempo e il
rispetto, come cammino insieme
verso la pienezza e come amore che
diventa capace di generare vita e di
accogliere generosamente la vita
nuova che nasce»[7]. Questa nuova
vita, per chi ha vocazione al
matrimonio, sono i figli che sono il
frutto dell’amore degli sposi; per il
celibe sono le persone che egli aiuta
a crescere nella loro relazione con
Dio e verso le quali esercita una
paternità o una maternità spirituale.

La castità ci permette di amare senza
desiderio di possesso. Infatti, si dice
che il contrario di amare non sia
odiare, bensì possedere, cioè
pretendere di usare un’altra persona
per soddisfare le proprie necessità e
riempire il proprio vuoto. Questo è
ciò che pretende la lussuria, il vizio
che «giudica una noia ogni
corteggiamento, non cerca quella
sintesi tra ragione, pulsione e
sentimento che ci aiuterebbe a



condurre l’esistenza con saggezza. Il
lussurioso cerca solo scorciatoie: non
capisce che la strada dell’amore va
percorsa con lentezza, e questa
pazienza, lungi dall’essere sinonimo
di noia, permette di rendere felici i
nostri rapporti amorosi»[8].

L'amore che ci porta a Dio è libero: ci
dà anche la possibilità di sbagliare e
di respingerlo, perché Egli non vuole
schiavi, ma figli che accolgono il suo
amore “perché ne hanno voglia”. La
castità ci permette di conoscere
veramente gli altri, di rispettarli e di
cercare la loro felicità; in una parola
genera una relazione di comunione
nella quale si è felici nel cercare il
bene dell’altra persona. E anche se
amare in questo modo a volte può
risultare costoso, chi si sforza di
vivere questa virtù «capisce che il
sacrificio è solo apparente: vivendo
in questo modo — accettando il
sacrificio —, si libera di molte servitù
e può assaporare per intero l’amore



di Dio nell’intimo del cuore»[9].
Possiamo invocare la Vergine Maria,
come raccomandava il fondatore
dell’Opus Dei, quando notiamo il
peso della tentazione: «Madre! —
Chiamala forte, forte. —Ti ascolta, ti
vede forse in pericolo e ti offre, Santa
Maria tua Madre, con la grazia di suo
Figlio, la consolazione del suo
grembo, la tenerezza delle sue
carezze: e ti sentirai rinfrancato per
la nuova lotta»[10].

[1] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 1604.

[2] Francesco, Discorso, 27-I-2023.

[3] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 1657.

[4] San Josemaría, Colloqui, n. 91.



[5] Benedetto XVI, Discorso, 22-
XII-2006.

[6] San Josemaría, Via Crucis, VIII
stazione, n. 5.

[7] Benedetto XVI, Discorso, 13-
V-2011.

[8] Francesco, Udienza, 17-I-2024.

[9] San Josemaría, Amici di Dio, n. 84.

[10] San Josemaría, Cammino, n. 516.

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-it/meditation/

meditazioni-venerdi-della-19a-
settimana-del-tempo-ordinario/

(05/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-venerdi-della-19a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-venerdi-della-19a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-venerdi-della-19a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-venerdi-della-19a-settimana-del-tempo-ordinario/

	Meditazioni: Venerdì della 19ª settimana del Tempo Ordinario

