
opusdei.org

Meditazioni: Venerdì
della 5ª settimana
del Tempo Ordinario

Riflessioni per meditare nel
venerdì della quinta settimana
del Tempo Ordinario. I temi
proposti sono: Possiamo
portare la gente a Gesù; Dio
agisce in maniere diverse; Non
sempre i tempi dell’agire divino
sono i nostri.

- Possiamo portare la gente a Gesù

- Dio agisce in maniere diverse

- sempre i tempi dell’agire divino
sono i nostri



Il Signore, nel suo anelito di
annunciare il Vangelo, predicò di
fronte a grandi folle, come il
seminatore che sparge i semi sul
terreno. Però, nello stesso tempo,
spesso Cristo si è comportato anche
da medico che viene a guarire i
malati, uno per uno: ascoltava,
guardava, esaminava, guariva. In
certi passi della Scrittura vediamo
che chi cercava Gesù non lo faceva
con i propri mezzi, perché non era
nelle condizioni di esprimere le
proprie necessità, ma aiutato da altri:
si trattava di un sordo che a stento
poteva parlare. Il Vangelo ci dice che
sono probabilmente i suoi familiari o
i suoi amici che «lo portano» e
«pregano» (cfr. Mc 7, 32) Gesù di
imporgli le mani.

Questa scena può essere una
immagine del nostro ruolo di
apostoli: anche noi siamo chiamati a



condividere con i nostri amici la
forza risanatrice di Cristo che
abbiamo sperimentato nella nostra
stessa vita. Spesso una persona che
non può sentire trova anche
difficoltà a comunicare; ed è vero che
tante persone che noi frequentiamo
vogliono, nel più profondo della loro
anima, avere una più stretta
relazione con Dio, ma forse non
sanno da dove cominciare. «Molti di
loro cercano Dio in segreto, mossi
dalla nostalgia del suo volto»[1].

In questo compito ci possono essere
utili i due verbi che usa l’evangelista:
si tratta di «portare» la gente e di
«pregare» Gesù di guarirlo. La
seconda parte sembra più semplice
da capire, ma la prima come si
ottiene? San Josemaría suggerisce
alcune piste, ricordandoci che non si
tratta di «una spinta materiale, ma
dell’abbondanza di luce, di dottrina;
lo stimolo spirituale della vostra
orazione e del vostro lavoro, che è



testimonianza autentica della
dottrina; l’insieme di mortificazioni
che sapete offrire; il sorriso vi appare
sulla bocca, perché siete figli di Dio:
una filiazione, che vi colma di una
serena felicità – anche se nella vostra
vita, a volte, non mancano le
contrarietà –, che gli altri vedono e
invidiano. Aggiungete a tutto questo
il vostro garbo e la vostra simpatia
umana»[2].

Gli amici della persona sordomuta,
pieni di fede, avevano chiesto a Gesù
di imporre le mani sul malato; ma il
Signore decide di agire
diversamente: preferisce compiere la
guarigione in maniera progressiva:
«Lo prese in disparte, lontano dalla
folla, gli pose le dita negli orecchi e
con la saliva gli toccò la lingua;
guardando quindi verso il cielo,
emise un sospiro e gli disse: “Effatà”,



cioè: “Apriti!”» (Mc 7, 33-34).
Qualcosa di simile era successo
quando restituì la vista a un cieco,
applicando nei suoi occhi il fango che
aveva fatto con la saliva (cfr. Gv 9, 6).
Tuttavia altre volte aveva fatto
miracoli istantanei, anche a persone
che si trovavano in luoghi lontani.

Sappiamo che, come proclamiamo
tutti i giorni nella Santa Messa, basta
una parola di Gesù per eliminare
qualunque male. Però questo ci
potrebbe far pensare che sempre e in
tutto Dio «dovrebbe» operare in quel
modo. E invece la vicenda della
nostra stessa vita ci insegna che non
è così. Tante volte abbiamo
sperimentato che Gesù ci conduce
per sentieri che non sembrano
scorciatoie, allora attraversiamo
momenti apparentemente superflui,
simili ai gesti di toccare la lingua o le
orecchie di un malato. Può succedere
che ci siamo abituati al fatto che tutto
intorno a noi funzioni in una



maniera apparentemente efficace,
veloce, senza necessità di aspettare...
e vogliamo che così siano tutti gli
altri ambiti della vita.

«Il Signore è vicino al suo popolo,
molto vicino. Lo dice lui stesso:
“Quale nazione ha un Dio tanto
vicino come voi?”. La vita è un
cammino che Egli ha voluto
percorrere accanto a noi. Però
quando il Signore viene, non sempre
lo fa allo stesso modo. Non esiste un
protocollo dell’azione di Dio nella
nostra vita. Una volta lo fa in un
modo e un’altra volta lo fa in
maniera diversa, ma lo fa sempre. Il
Signore si prende il suo tempo, ma
ha anche molta pazienza [...]. Nella
vita, qualche volta, le cose finiscono
con l’essere molto oscure. E abbiamo
voglia, se siamo in difficoltà, di
scendere dalla croce. Questo è il
momento preciso: la notte è più
oscura quando l’alba si avvicina»[3].



Alla fine del suo passaggio sulla
terra, durante l’Ultima Cena, Gesù
dice ai suoi apostoli che hanno fatto
bene a chiamarlo Maestro (cfr. Gv 13,
13). Abbiamo visto che il Signore si
era attribuito anche le immagini di
medico (cfr. Mt 9, 12) e di seminatore
(cfr. Mt 13, 37). Questi tre modi con i
quali Gesù caratterizza se stesso ci
possono servire per comprendere
come egli interviene nella nostra
vita, specialmente quando siamo
convinti che Dio dovrebbe agire più
in fretta, quando pretendiamo che
operi in base ai nostri tempi più che
ai suoi.

Se pensiamo a un maestro, ci
rendiamo conto che il suo lavoro di
guidare il prossimo richiede sempre
un lungo processo temporale.
Neppure il medico si comporta con
precipitazione: persino la più lieve
ferita certe volte può richiedere varie



visite. Infine, se pensiamo al
seminatore, possiamo notare che non
esiste un seme che si coltivi da solo,
che non richieda il paziente lavoro di
andare continuamente ad annaffiare,
a migliorare le condizioni del
terreno, ecc.

San Paolo ha scritto ai Galati: «Figli
miei, per i quali io di nuovo
partorisco nel dolore finché Cristo
non sia formato in voi!» (Gal 4, 19).
L’impegno della Santissima Trinità è
proprio questo: formare in noi
Cristo. «Nasce così il desiderio
ardente di sentirci corredentori con
Cristo – affermava san Josemaría – ,
di salvare con Lui tutte le anime,
perché siamo, vogliamo essere, ipse
Christus, lo stesso Cristo, ed Egli ha
dato se stesso in riscatto per tutti»[4].
E in questa attesa di essere sempre
«più Cristo», non abbiamo un
appoggio migliore di quello di Maria:
lei, pur avendo una santa impazienza
di vedere suo figlio, aspettò nove



mesi che Gesù si formasse nel suo
seno, e poi trent’anni per vedere i
suoi prodigi.

[1] Papa Francesco, Evangelii
Gaudium, n. 14.

[2] San Josemaría, Lettera 24-X-1942,
n. 9.

[3] Papa Francesco, Omelia, 28-
VI-2013.

[4] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 121.

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-it/meditation/

meditazioni-venerdi-5a-settimana-
tempo-ordinario/ (05/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-venerdi-5a-settimana-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-venerdi-5a-settimana-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-venerdi-5a-settimana-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-venerdi-5a-settimana-tempo-ordinario/

	Meditazioni: Venerdì della 5ª settimana del Tempo Ordinario

