
opusdei.org

Meditazioni:
Solennità di san
Giuseppe

Riflessione per meditare nella
solennità di san Giuseppe. I
temi proposti sono: La
preghiera di Giuseppe stimola
le sue azioni; Una preghiera che
pone lo sguardo su Gesù; Il
Patriarca si muove con la
libertà e la fiducia conferite
dall’amore.

La preghiera di Giuseppe stimola le
sue azioni Una preghiera che pone lo
sguardo su Gesù Il Patriarca si
muove con la libertà e la fiducia
conferite dall’amore



La preghiera di Giuseppe stimola
le sue azioni

Di solito le biografie dei grandi
personaggi sono zeppe di eventi
straordinari e di discorsi importanti.
Inoltre, spesso si inseriscono in un
contesto di crisi esistenziale o sociale,
nel quale il loro contributo appare
effettivamente importante. Ecco
perché la figura serena e forte di san
Giuseppe, che ha suscitato tanta
devozione nel corso dei secoli, ci
appare sorprendente: i vangeli non ci
trasmettono neppure una sua parola
e il suo comportamento è stato in
genere semplice, senza molta
drammaticità. Ai nostri occhi appare
anche come un personaggio discreto.
Tuttavia «san Giuseppe ci ricorda che
tutti coloro che stanno
apparentemente nascosti o in
“seconda linea” hanno un
protagonismo senza pari nella storia



della salvezza»[1]. Anche se nella sua
vita non si riscontrano azioni
esteriori prodigiose, si tratta di una
vita interiore piena di attività. In lui
vediamo un uomo che ha saputo
rispondere alle sfide attraverso il
silenzio dell’orazione e che, per
questo, ha potuto compiere le sue
azioni con la libertà che scaturisce da
un amore autentico.

«I Vangeli parlano esclusivamente di
ciò che Giuseppe “fece”; tuttavia,
consentono di scoprire nelle sue
“azioni”, avvolte dal silenzio, un
clima di profonda
contemplazione»[2]. San Giovanni
Paolo II ci rivela così il segreto che si
nasconde dietro le opere del santo
Patriarca: tutta la sua vita era
autentica preghiera. San Giuseppe
era attento alla voce di Dio che si
nasconde dietro a tutte le vicende e a
tutte le persone; questo gli ha
permesso di ascoltarlo anche nelle
tenui immagini dei sogni. La Sacra



Scrittura ci dice che, mentre
dormiva, scoprì la vocazione che
avrebbe riempito di contenuto tutti i
giorni della sua vita: prendersi cura
di Gesù e di Maria. Un angelo venne
a lui nottetempo per rivelargli il
progetto di Dio e soddisfare così il
suo desiderio di essere felice facendo
la volontà di Yahvé (cfr. Mt 1, 20).
Neppure in questi momenti possiamo
ascoltare la risposta di Giuseppe al
messaggio angelico; constatiamo
semplicemente che, da allora, tutte le
sue azioni sono la migliore risposta
alle richieste divine.

Tra la vita interiore di san Giuseppe
e le sue manifestazioni esterne non
intravediamo nessuna frattura
perché egli trasforma la propria vita
in un cammino di preghiera. Soltanto
un’anima profondamente
contemplativa come la sua riesce a
trasformare il sogno di Dio nel suo
sogno personale. San Josemaría
predicava senza stancarsi la



profondità che si può raggiungere
unendo in tal modo il divino con
l’umano: «Abituatevi a cercare
l’intimità di Cristo con sua Madre e
con suo Padre, il santo Patriarca, e
allora raggiungerete ciò che Egli
vuole da noi: avere una vita
contemplativa. Staremo, infatti,
contemporaneamente sulla terra e
nel Cielo, preoccupandoci delle cose
umane in maniera divina»[3].

Una preghiera che pone lo sguardo
su Gesù

Fin dalla nascita di Gesù a Betlemme,
in piena povertà, il santo Patriarca
non si sarà stancato mai di
contemplare il volto di Dio fattosi
bambino. È facile immaginare il suo
sguardo, pieno di affetto, rivolto a
Gesù durante la prima notte
trascorsa su questa terra. Con il
passare degli anni avrà ricordato
continuamente quel primo sonno
divino che aveva aperto una



prospettiva insospettata nella sua
esistenza: poter portare Maria e il
Bambino nella sua casa. Tuttavia
l’orazione di Giuseppe si andrà
adeguando con il tempo al ritmo
della vita di Gesù e degli avvenimenti
ordinari. «La vita di Gesù fu per san
Giuseppe una continua scoperta
della propria vocazione»[4]. La sua
vita contemplativa non fu mai una
scusa per la passività. Tutto il
contrario: la precaria tranquillità di
Betlemme è interrotta da un nuovo
sogno: Dio lo invita ad andare in
esilio in Egitto con la sua famiglia.
Proprio perché la sua preghiera è il
fuoco che lo muove, si mette
immediatamente in cammino. Da san
Giuseppe impariamo che ogni
autentico rinnovamento, che ogni
nuovo impulso, nasce da una
contemplazione di Gesù che ci porta
al dialogo con Dio.

La vita della Sacra Famiglia, ormai
ritornata a Nazaret, si può descrivere



così: «Il Figlio di Dio è nascosto agli
uomini e solo Maria e Giuseppe
custodiscono il suo mistero e lo
vivono ogni giorno: il Verbo
incarnato cresce come uomo
all’ombra dei suoi genitori, ma, nello
stesso tempo, questi rimangono, a
loro volta, nascosti in Cristo, nel suo
mistero, vivendo la loro
vocazione»[5]. Agli occhi della gente
del popolo, nulla di straordinario
accadeva in quella santa casa, che in
qualche modo è per noi anche una
cattedra di orazione nella vita
ordinaria. Anche noi possiamo
vivere nella vita nascosta di Cristo.
La vita di Giuseppe e di Maria si
svolge in un continuo dialogo con
Gesù: essi vivono per veder crescere
il Signore, ma sono loro che vanno
crescendo agli occhi di Dio. Essi si
prendono cura di Gesù in una umile
casa di Nazaret mentre Dio li
protegge nella grande missione del
suo amore.



«La vostra vita è nascosta con Cristo
in Dio» (Col 3, 3). La nostra vita di
preghiera ci porta, come fa san
Giuseppe, a rifugiarci sempre nel
Signore. Il santo Patriarca ha potuto
sopportare l’umiliazione del presepe,
l’asprezza dell’esilio e l’apparente
monotonia di una vita normale,
perché ha saputo mettere il suo
cuore in Gesù: luogo dove ogni
situazione diventa agibile. Non ha
mai considerato la propria vocazione
come un insieme di cose da
compiere, ma come il dono
immeritato di poter vivere in ogni
momento accanto al figlio di Dio.

Il Patriarca si muove con la libertà
e la fiducia conferite dall’amore

Il silenzio di san Giuseppe davanti
alle mozioni divine ci può servire per
addentrarci nella libertà con cui il
Patriarca si muoveva nell’ambito dei
piani di Dio. A tutta prima ci
potrebbe sembrare che questa



semplicità racchiuda una vita priva
di ideali personali o magari una
risposta troppo meccanica. Tuttavia,
se la contempliamo più da presso, ci
accorgiamo che si tratta piuttosto di
una vita al colmo della libertà
dell’amore. L’orazione autentica,
quando è un dialogo aperto con Dio,
ci regala la possibilità di guardare il
mondo, in certo modo, dalla sua
posizione. Allora la nostra vita
acquista una dimensione diversa,
inattesa, come quella di san
Giuseppe: «Fede e amore si fondono
nella speranza della grande missione
che Dio, servendosi proprio di lui –
un falegname della Galilea –
cominciava a realizzare nel mondo:
la redenzione degli uomini»[6].

«La logica dell’amore è sempre una
logica di libertà, e Giuseppe ha
saputo amare in maniera
straordinariamente libera. Non ha
mai messo sé stesso al centro. Ha
saputo decentrarsi, mettere al centro



della sua vita Maria e Gesù»[7].
L’orazione ci rende veramente liberi
perché ci permette di penetrare nella
logica della donazione, in una logica
che ci rende più leggeri e ci permette
di dare a ogni cosa il peso adeguato.
Quando stabiliamo un dialogo
continuo con Dio, le nostre vite non
dovranno più sottostare
necessariamente ai nostri gusti o alle
nostre stanchezze, anche se
continuano a esistere. Neanche le
nostre miserie ci preoccupano
troppo, perché sappiamo che egli
viene in nostro aiuto per guarirci e
per trasformarle in sorgente di vita,
come furono le mani piagate e il
costato aperto di Cristo.

Ma questo non significa che la vita di
preghiera di san Giuseppe non abbia
incontrato difficoltà. Sappiamo che
una volta, al ritorno da
Gerusalemme, perse di vista Gesù
adolescente (cfr. Lc 2, 45). Possiamo
immaginare con quale angoscia lo



avrà cercato. Nella sua mente
saranno passati tanti ricordi
indimenticabili con una diversa
tonalità. Forse sarà sfuggita qualche
lacrima. Eppure durante i tre giorni
dell’incertezza, non aveva smesso di
perseverare interiormente «tenendo
fisso lo sguardo su Gesù» (Eb 12, 2).
La sua ricerca esteriore, ancora una
volta, era il riflesso della sua
continua ricerca interiore. Il santo
Patriarca non comprese la risposta
datagli da Gesù quando alla fine lo
trovò nel tempio, però la sua vita era
ormai a tal punto nelle mani di Dio,
che anche allora si lasciò guidare da
lui. Proprio lì sta la grandezza della
personalità di san Giuseppe, quella
che gli chiediamo nel giorno della
sua festa: confidare pienamente in
Dio. Dio non defrauda mai, perché i
suoi sogni nei nostri confronti,
benché a volte siano più grandi di
noi, sono sempre buoni.



[1] Papa Francesco, lettera apostolica 
Patris corde, Introduzione.

[2] San Giovanni Paolo II, Redentoris
custos, n. 25.

[3] San Josemaría, Appunti della
predicazione orale, 26-V-1974.

[4] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 54.

[5] Benedetto XVI, Discorso nei
giardini vaticani, 5-VII-2010.

[6] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 42.

[7] Papa Francesco, lettera apostolica 
Patris corde, n. 7.

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-it/meditation/

https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-solennita-di-san-giuseppe/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-solennita-di-san-giuseppe/


meditazioni-solennita-di-san-giuseppe/
(25/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-solennita-di-san-giuseppe/

	Meditazioni: Solennità di san Giuseppe

