
opusdei.org

Meditazioni: Sabato
della 7ª settimana di
Pasqua

Riflessione per meditare il
sabato della settima settimana
di Pasqua. I temi proposti sono:
L’amore è un frutto dello Spirito
Santo; Nell’amore l’iniziativa è
di Dio; Imparare a lasciarci
amare da Dio.

L’amore è un frutto dello Spirito
Santo

«Vi sono ancora molte altre cose
compiute da Gesù che, se fossero
scritte una per una, penso che il
mondo stesso non basterebbe a
contenere i libri che si dovrebbero



scrivere» (Gv 21, 25). L’amore di Dio è
ineffabile, non possiamo afferrarlo
né racchiuderlo nei nostri schemi.
Non è contenibile in un libro, né in
una formula, ne vi sono parole per
spiegarlo. L’amore è uno dei frutti
dello Spirito Santo e proprio a lui
possiamo chiedere, alla vigilia della
sua festa, di parlarci dell’amore. Sarà
lui a ricordarci che «l’opera di Cristo
è opera di amore: amore di lui che si
è donato e amore del Padre che lo ha
dato»[1]. Amore è un termine
talmente utilizzato che può aver
perduto una parte della sua forza.
Tuttavia egli saprà toccare i tasti
della nostra anima facendola vibrare
con l’unico amore che non conosce
tradimento né stanchezza.

«Chi può spiegare adeguatamente il
vincolo della carità di Dio? Chi è
capace di esprimere la grandezza
della sua bellezza? L’altezza ove
conduce la carità è ineffabile. La
carità ci unisce a Dio: “La carità



copre la moltitudine dei peccati”. La
carità tutto soffre, tutto sopporta.
Nulla di banale, nulla di superbo
nella carità. La carità non ha scisma,
la carità non si ribella, la carità tutto
compie nella concordia. Nella carità
sono perfetti tutti gli eletti di Dio.
Senza carità nulla è accetto a Dio.
Nella carità il Signore ci ha presi a sé.
Per la carità avuta per noi, Gesù
Cristo nostro Signore, nella volontà
di Dio, ha dato per noi il suo sangue,
la sua carne per la nostra carne e la
sua anima per la nostra anima.
Vedete, carissimi, come è cosa grande
e meravigliosa la carità, e della sua
perfezione non c’è commento. Chi è
capace di trovarsi in essa se non
quelli che Dio ha reso degni?»[2].

Ben conoscendo la nostra
inettitudine, ricorriamo al Paraclito
perché ci faccia pregustare e godere
l’amore che Dio vuole donarci. «Lo
Spirito conosce bene ogni cosa, anche
le profondità di Dio» (1 Cor 2, 10).



Quali sono queste profondità che il
nostro cuore è chiamato a godere?
«Come il Padre ha amato me, anche
io ho amato voi. Rimanete nel mio
amore» (Gv 15, 9). Non vogliamo
uscire da questo luogo, perdere
neppure per un istante la
concentrazione con altre cose.
Quante volte abbiamo cercato dei
surrogati o abbiamo pensato di non
aver bisogno di questo affetto.
Quante volte, come il figlio prodigo e
suo fratello, abbiamo sognato una
felicità lontano da nostro padre e
dalla nostra casa.

Nell’amore l’iniziativa è di Dio

«In questo sta l’amore: non siamo
stati noi ad amare Dio, ma è lui che
ha amato noi e ha mandato il suo
Figlio come vittima di espiazione per
i nostri peccati» (1 Gv 4, 10). Mons.
Ocáriz ci raccomanda: «prima di ogni
altra cosa, pensare a ciò che Dio ha
fatto e fa per me. Non pretendere di



basare la sicurezza in ciò che io ho
fatto e faccio per Dio, perché sarà
sempre poco (il mio) e ciò che potrò
fare, in realtà, sarà – quello stesso –
dono di Dio»[3]. Per noi è molto
facile cadere istintivamente nella
tentazione di pensare e praticare
questa relazione come se fossimo noi
i protagonisti. Dio vuole che lo siamo,
ma in un modo diverso, più sublime.
L’amore ha una dinamica molto
diversa. «Dal Signore proviene tutto
ciò che è buono e, senza di Lui, non
solo un poco, ma assolutamente nulla
tu puoi cominciare e
perfezionare»[4]. Perciò in questo
aspetto, più che in nessun altro, è
importante la guida di un maestro
che ci consigli. San Josemaría sapeva
perfettamente che voleva affidarsi
allo Spirito Santo: «Sento l’Amore
dentro di me: e voglio frequentarlo,
essere suo amico, suo confidente...,
facilitargli il lavoro di pulire, di
estirpare, di bruciare... Non saprò
farlo, però: Egli mi darà le forze, farà



tutto Lui, se io voglio..., ma certo che
voglio! Ospite divino, Maestro, Luce,
Guida, Amore: fa’ che il povero
asinello sappia accoglierti, ascoltare
le tue lezioni, infiammarsi, seguirti e
amarti. Proposito: frequentare, se
possibile senza interruzioni,
l’amicizia e il rapporto amoroso e
docile dello Spirito Santo. Veni Sancte
Spiritus!»[5].

Magari noi volessimo fare questo
stesso proposito e ci decidessimo a
lasciargli fortificare il nostro cuore
contro le insidie del nemico. Un
luogo privilegiato per sfuggire alle
sue menzogne è la confessione: «Il
Maligno ci fa guardare con giudizio
negativo la nostra fragilità; lo Spirito
invece la porta alla luce con
tenerezza. È la tenerezza la maniera
migliore per toccare ciò che è fragile
in noi. [...] Per questo è importante
incontrare la Misericordia di Dio,
specie nel Sacramento della
Riconciliazione, facendo



un’esperienza di verità e tenerezza.
Paradossalmente anche il Maligno
può dirci la verità, ma, se lo fa, è per
condannarci. Noi sappiamo però che
la Verità che viene da Dio non ci
condanna, ma ci accoglie, ci
abbraccia, ci sostiene, ci perdona»[6].

Imparare a lasciarci amare da Dio

Anche se non lo facciamo in modo
consapevole, può darsi che spesso ci
concentriamo di più su ciò che diamo
noi anziché su ciò che riceviamo. E
questa prospettiva ci limita perché
senza volere ci mette di fronte a Dio,
e non al suo fianco. Il Papa Francesco
ci spiega come capovolgere questa
impostazione: «È importante credere
che Dio è dono, che non si comporta
prendendo, ma donando. Perché è
importante? Perché da come
intendiamo Dio dipende il nostro
modo di essere credenti. Se abbiamo
in mente un Dio che prende, che si
impone, anche noi vorremo



prendere e imporci: occupare spazi,
reclamare rilevanza, cercare potere.
Ma se abbiamo nel cuore Dio che è
dono, tutto cambia. Se ci rendiamo
conto che quello che siamo è dono
suo, dono gratuito e immeritato,
allora anche noi vorremo fare della
stessa vita un dono. [...] Lo Spirito,
memoria vivente della Chiesa, ci
ricorda che siamo nati da un dono e
che cresciamo donandoci; non
conservandoci, ma donandoci senza
riserve»[7].

Altre volte ci concentriamo su ciò che
riceviamo, ma esigendolo. È ancora
Papa Francesco che ci incoraggia:
«Guardiamoci dentro e chiediamoci
che cosa ci ostacola nel donarci. Ci
sono, diciamo, tre nemici del dono, i
principali: tre, sempre accovacciati
alla porta del cuore: il narcisismo, il
vittimismo e il pessimismo. Il
narcisismo fa idolatrare sé stessi, fa
compiacere solo dei propri
tornaconti. Il narcisista pensa: “La



vita è bella se io ci guadagno”. E così
arriva a dire: “Perché dovrei donarmi
agli altri?”. [...] Ma anche il secondo
nemico, il vittimismo, è pericoloso. Il
vittimista si lamenta ogni giorno del
prossimo: “Nessuno mi capisce,
nessuno mi aiuta, nessuno mi vuol
bene, ce l’hanno tutti con me!”.
Quante volte abbiamo sentito queste
lamentele! E il suo cuore si chiude,
mentre si domanda: “Perché gli altri
non si donano a me?”. [...] Infine c’è il
pessimismo. Qui la litania quotidiana
è: “Non va bene nulla, la società, la
politica, la Chiesa…”. Il pessimista se
la prende col mondo, ma resta inerte
e pensa: “Intanto, a che serve
donarsi? È inutile”»[8].

A Maria chiediamo di insegnarci a
ricevere l’affetto divino, come ha
fatto lei. «Le tue cadute involontarie
– cadute di bambino – fanno sì che
tuo Padre-Dio ti dedichi più
attenzione e che tua Madre, Maria,
non ti lasci dalla sua mano amorosa:



approfittane, e quando ogni giorno il
Signore ti rialza da terra, abbraccialo
con tutte le tue forze e metti il tuo
povero capo sul suo petto aperto,
finché i palpiti del suo Cuore
amabilissimo ti facciano
impazzire»[9].

[1] Benedetto XVI, Omelia di
Pentecoste 2007, 13-V-2007.

[2] San Clemente Romano, Lettera ai
Corinzi.

[3] F. Ocáriz, A la luz del Evangelio.
Textos breves para la meditación,
Palabra, Madrid 2020, p. 40.

[4] San Bernardo, In festivitate
Pentecostes sermo 2, 6.

[5] San Josemaría, Apuntes íntimos, n.
864 (8-XI-1932).



[6] Papa Francesco, lett. ap. Patris
corde, n. 2, 8-XII-2020.

[7] Papa Francesco, Omelia di
Pentecoste 2020, 31-V-2020.

[8]Idem.

[9] San Josemaría, Cammino, n. 884.

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-it/meditation/

meditazioni-sabato-della-7a-settimana-
di-pasqua/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-sabato-della-7a-settimana-di-pasqua/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-sabato-della-7a-settimana-di-pasqua/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-sabato-della-7a-settimana-di-pasqua/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-sabato-della-7a-settimana-di-pasqua/

	Meditazioni: Sabato della 7ª settimana di Pasqua

