
opusdei.org

Meditazioni: Sabato
della 13ª settimana
del Tempo Ordinario

Riflessioni per meditare nel
sabato della tredicesima
settimana del Tempo Ordinario.
I temi proposti sono: Il gioiosa
banchetto di Dio con il suo
popolo; Un digiuno che rimane
nascosto; Il vino nuovo di Gesù.

–Il gioiosa banchetto di Dio con il suo
popolo

–Un digiuno che rimane nascosto

–Il vino nuovo di Gesù



Gesù non era un maestro come gli
altri. Sorprendeva i suoi
contemporanei per la libertà con cui
agiva e per l’autorità con la quale
insegnava. I maestri di Israele
dell’epoca, da parte loro, erano così
meticolosi riguardo ai precetti cui
era tenuto il popolo di Israele, fino al
punto di insegnare una casistica che
non sempre sapeva distinguere
l’essenziale dall’accidentale. E finiva
con diventare, spesso, una
complicata guida esteriore da
imparare e seguire. Invece,
l’insegnamento di Gesù ha un
diverso tono: anche se in continuità
con la tradizione ricevuta dal popolo
d’Israele, le sue azioni non erano
limitate soltanto al compimento dei
precetti esteriori, né così lo
insegnava ai suoi discepoli, ma
cercava di suscitare la conversione
dall’interiorità della persona.

Ciò fece sì che molti si
sorprendessero che Lui e i suoi



discepoli in alcune occasioni non
digiunassero. Gesù risponde ai suoi
interlocutori con una immagine del
tempo: «Possono forse gli invitati a
nozze essere in lutto finché lo sposo è
con loro? (Mt 9, 15). Durante le nozze
di allora, gli amici intimi dello sposo
avevano il compito di far crescere il
tono di allegria della festa.
Addirittura, la legge stessa
dispensava gli amici dello sposo da
diversi obblighi legali, nel caso in cui
non favorissero l’allegria della festa
di nozze. Con questo paragone, Gesù
fa riferimento a se stesso come allo
sposo, e ai suoi discepoli come agli
amici dello sposo. Egli ha portato la
gioia della salvezza del mondo.

Dio vuole la nostra felicità, e non ci
chiede nulla che ci possa portare
lontano da questa meta. È vero che,
proprio perché si tratta di un
obiettivo ambizioso, spesso costerà
sforzi; qualche altra volta non
capiremo le sue vie, che possono



anche aver a che fare con la
sofferenza. Ma i precetti di Dio ci
guidano fino a una vita libera e
felice. «Una volta un filosofo diceva
una cosa più o meno così: “Io non
capisco come si può credere oggi,
perché coloro che dicono di credere
hanno una faccia da veglia funebre.
Non danno testimonianza della gioia
della risurrezione di Gesù Cristo”.
Tanti cristiani con quella faccia, sì,
faccia da veglia funebre, faccia di
tristezza... Ma Cristo è risorto! Cristo
ti ama! E tu non hai gioia? Pensiamo
un po’ a questo e diciamo: “Io, ho
gioia perché il Signore è vicino a me,
perché il Signore mi ama, perché il
Signore mi ha redento?”»1.

Questa immagine nuziale, sulla
bocca di Gesù, è anche occasione per
un annuncio profetico della sua
morte: « Ma verranno giorni quando
lo sposo sarà loro tolto, e allora
digiuneranno» (Mt9, 15). Lo sposo
innalzato sulla croce, che riempirà di



lutto i cuori dei discepoli, è
l’espressione più completa di
qualunque digiuno. Così come nel
digiuno, come sulla croce, c’è lutto e
privazione; ma tutti e due sono
impregnati dalla gioia di compiere la
volontà di Dio e dalla speranza di
una vita nuova. Perciò il digiuno non
è soltanto privazione, non finisce in
se stesso, perché è orientato ad
alimentarsi della volontà del Padre. «
Il mio cibo è fare la volontà di colui
che mi ha mandato e compiere la sua
opera» (Gv 4, 34), dice anche Gesù.
Questa privazione, questo
movimento iniziale di rinuncia a se
stesso, impedisce che il cuore resti
impelagato nelle comodità personali
e ci aiuta a tenere sveglia la
sensibilità spirituale; potremo, così,
scoprire e godere dei beni di Dio.

In altra occasione, Gesù invita la
gente a fare elemosina, a pregare e a
digiunare senza che sia saputo da
altri, ma soltanto di fronte al Padre



del cielo. Anche questo sorprendeva
alcuni degli ascoltatori dell’epoca,
perché in tanti casi facevano tali
buone azioni per guadagnarsi la
considerazione degli altri. Ma Gesù ci
ricorda che il valore delle azioni non
dipende da come sono viste dagli
altri. In molti casi, Dio sarà l’unico ad
apprezzare una preghiera, una
mortificazione o un gesto di
generosità. E questo sarà sufficiente:
«Il tuo sorriso – scrive san Josemaría
– può essere per te, a volte, la
migliore mortificazione e perfino la
penitenza migliore: alter alterius
onera portate (Gal 6,2), portare l'uno i
pesi degli altri, facendo sì che non si
accorgano del tuo aiuto, evitando che
ti lodino e che qualcuno lo noti, in
modo che tu non ne perda il merito
davanti a Dio»2. Così, stando
nascosto, come il sale, il cristiano
diventa condimento di ogni
ambiente, facendo in modo che
«tutto sia soprannaturalmente
amabile e gustoso»3.



«Né si versa vino nuovo in otri
vecchi, altrimenti si spaccano gli otri
e il vino si spande e gli otri vanno
perduti. Ma si versa vino nuovo in
otri nuovi, e così l'uno e gli altri si
conservano» (Mt 9, 17). L’otre era un
sacco di tela. Una volta tagliata,
veniva applicata una cucitura
tutt’intorno al cuoio lasciando
soltanto un’apertura nella parte
superiore, nella quale era versato il
liquido per conservarlo. Il vino
nuovo veniva versato nell’otre per
lasciarlo riposare. Quando il vino
fermentava, il sacco di cuoio si
gonfiava a causa del gas prodotto.
Ma, se l’otre era vecchio, induriva e
perdeva elasticità. Cosicché se si
metteva vino nuovo in un otre
indurito, al momento della
fermentazione il vino poteva far
rompere l’otre; in tal modo si
perdeva l’otre con il vino.

Gesù porta sempre il vino nuovo.
Questo vino è lo Spirito Santo, la



buona notizia della redenzione. E, il
segno più evidente della presenza
dello Spirito Santo in una persona è
la gioia. Non per caso Gesù ha voluto
iniziare la sua vita pubblica
trasformando l’acqua in vino buono,
nel contesto di un banchetto di
nozze. Cristo è venuto a colmarci di
una vita che rallegra il cuore, come il
vino porta allegria in un
ricevimento. Ma questo vino nuovo
ha bisogno di essere versato in otri
nuovi che sono i nostri cuori. Per
questo Gesù prepara i cuori dei suoi
discepoli in modo che possano
contenere la forza e la novità della
sua vita divina.

Gli insegnamenti di certi scribi e
farisei di Israele, con la loro casistica
e la loro vigilanza meramente
esteriore, fanno parte degli otri
vecchi. La vita nuova del cristiano ha
un principio interiore che va molto
più in là. Per riempirsi di vino nuovo,
il cuore deve imparare ad ascoltare e



a essere docile allo Spirito Santo, che
è fonte di continuo rinnovamento.
Perciò possiamo chiedere alla
Madonna di darci un cuore come il
suo, capace di aprirsi al vino nuovo
che è la vita di Dio in noi.

1  Francesco, Angelus, 13-XII-2020.

2  San Josemaría, A tu per tu con Dio,
n. 122.

3  Ibidem.

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-it/meditation/

meditazioni-sabato-della-13a-settimana-
del-tempo-ordinario/ (26/12/2025)

https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-sabato-della-13a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-sabato-della-13a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-sabato-della-13a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-sabato-della-13a-settimana-del-tempo-ordinario/

	Meditazioni: Sabato della 13ª settimana del Tempo Ordinario

