
opusdei.org

Meditazioni: Sabato
della 6ª settimana
del Tempo Ordinario

Riflessioni per meditare nel
sabato della sesta settimana del
Tempo Ordinario. I temi
proposti sono: La
Trasfigurazione è un mistero
che ci riempie di luce; Scendere
dal Tabor verso l’esistenza
quotidiana; Nella Santa Messa
ci riempiamo di luce.

- La Trasfigurazione è un mistero che
ci riempie di luce

- Scendere dal Tabor verso l’esistenza
quotidiana



- Nella Santa Messa ci riempiamo di
luce

Quando una persona ci mostra nuove
prospettive per comprendere
qualche aspetto del mondo o ci aiuta
a capire meglio la nostra stessa vita,
siamo soliti dire che «ci ha fatto
luce». Prima, forse, le cose erano un
poco più oscure e confuse. Anche la
Sacra Scrittura usa con una certa
frequenza la simbologia della luce e
alcuni passi del Vangelo portano
questa luminosità al suo apogeo. San
Marco ci racconta che «Gesù prese
con sé Pietro, Giacomo e Giovanni e li
condusse su un alto monte, in
disparte, loro soli. Fu trasfigurato
davanti a loro e le sue vesti
divennero splendenti, bianchissime:
nessun lavandaio sulla terra
potrebbe renderle così bianche» (Mc
9, 2-3). La figura di Gesù Cristo



rimane immersa nella luce, senza
alcuna commistione di oscurità. E se
questo fosse poco, subito dopo i
discepoli possono ascoltare la voce di
Dio Padre. Tutto sul Tabor diventa un
mistero luminoso.

«La Trasfigurazione ci invita ad
aprire gli occhi del cuore sul mistero
della luce di Dio presente nell'intera
storia della salvezza. Già all'inizio
della creazione l'Onnipotente dice:
"Fiat lux - Sia la luce!" (Gn 1, 3) e
avviene la separazione della luce
dalle tenebre [...]. La luce è un segno
che rivela qualcosa di Dio: è come il
riflesso della sua gloria, e ne
accompagna le manifestazioni.
Quando Dio appare, "il suo splendore
è come la luce, bagliori di folgore
escono dalle sue mani" (Ab 3, 4). La
luce, è detto nei Salmi, è il manto in
cui Dio si avvolge (cfr Sal 104, 2). Con
il Libro della Sapienza il simbolismo
della luce è utilizzato per descrivere
l’essenza stessa di Dio: la sapienza,



effusione della gloria di Dio, è "un
riflesso della luce eterna", superiore
ad ogni luce creata (cfr. Sap 7, 27.29
ss.). Nel Nuovo Testamento è Cristo a
costituire la piena manifestazione
della luce di Dio. La sua risurrezione
ha debellato per sempre il potere
delle tenebre del male. Con Cristo
risorto trionfano la verità e l'amore
sulla menzogna e il peccato. In Lui la
luce di Dio illumina ormai
definitivamente la vita degli uomini
e il percorso della storia: "Io sono la
luce del mondo - Egli afferma nel
Vangelo -. Chi segue me, non
camminerà nelle tenebre, ma avrà la
luce della vita" (Gv 8, 12)»[1].

Nel 1931, a Madrid, mentre celebrava
la Messa nella festa della
Trasfigurazione del Signore, san
Josemaría visse un momento del
tutto speciale. Probabilmente mentre



meditava su quella luminosità del
Tabor, il fondatore dell’Opus Dei
comprese con chiarezza che i
cristiani normali sarebbero stati, da
quel momento, apostoli, con il
mandato di portare Cristo in tutte le
attività del mondo.

Scrive nei suoi appunti personali di
quel giorno: «Arrivò il momento
della Consacrazione: nell’elevare la
Sacra Ostia, senza perdere il dovuto
raccoglimento, senza distrarmi –
avevo appena fatto in mente l’offerta
all’Amore misericordioso –, venne
alla mia mente, con una forza e una
chiarezza straordinarie, il passo della
Scrittura: et si exaltatus fuero a terra,
omnia traham ad meipsum (Gv 12, 32)
– e io, quando sarò innalzato da
terra, attirerò tutti a me –.
Ordinariamente, davanti al
soprannaturale, ho paura. Poi viene
il ne timeas!, sono Io. E ho capito che
saranno gli uomini e le donne di Dio,
quelli che innalzeranno la Croce con



le dottrine di Cristo sul pinnacolo di
ogni attività umana»[2].

«Nell’avvenimento della
Trasfigurazione contempliamo il
misterioso incontro tra la storia, che
si costruisce giorno per giorno, e la
beata eredità, che ci aspetta nel cielo,
nella piena unione con Cristo, alfa e
omega, principio e fine [...]. Come i
discepoli, anche noi dobbiamo
scendere dal Tabor all’esistenza
quotidiana, dove le vicende degli
uomini interpellano la nostra fede.
Sul monte abbiamo visto; nelle strade
della vita ci viene chiesto di essere
instancabili nel proclamare il
Vangelo che illumina i passi dei
credenti»[3].

La missione del cristiano consiste
nell’accendere «piccole luci nel cuore
della gente; essere piccole lampade



del Vangelo, che portano un poco di
amore e di speranza»[4]. Sul tavolo di
lavoro di san Josemaría, come sveglia
della presenza di Dio, di solito si
poteva vedere un isolatore,
strumento che non permette il
passaggio di elettricità. Nostro Padre,
nel vederlo, si ricordava che non
doveva essere un isolatore. Noi
cristiani siamo chiamati a
trasmettere la luce che portiamo
dentro. «Nonostante le nostre povere
miserie – ha scritto il fondatore
dell’Opus Dei –, siamo portatori di
essenze divine di inestimabile valore:
siamo strumenti di Dio. Poiché
vogliamo essere strumenti utili,
quanto più piccoli e miserabili ci
sentiamo con vera umiltà, nostro
Signore aggiungerà tutto ciò che
manca»[5].

Uno dei momenti più luminosi della
nostra giornata, nel quale ci uniamo
totalmente a Dio e ascoltiamo la sua
voce, è la Santa Messa. In essa il



presente viene in qualche modo
trasfigurato. Attraverso la liturgia il
mondo si addentra nella luminosità
del cielo. La vicinanza di Cristo
irrompe nella nostra giornata. Lì
possiamo cercare orientamento per
la nostra vita, luce per la nostra
anima, rinnovamento dei nostri
affetti. Sursum corda, diciamo prima
del prefazio: in alto i cuori, come
quel giorno successe con Pietro,
Giacomo e Giovanni sul Tabor. Ed
essendosi riempiti di luce e di gioia,
non volevano che quel momento
terminasse. Santa Maria, regina degli
angeli, avrà condiviso tanti momenti
luminosi accanto a Cristo, dei quali
non abbiamo notizia. A lei possiamo
chiedere che torni a illuminare il
nostro cuore quando vi dovessimo
scoprire un angolo di oscurità.



[1] Benedetto XVI, Angelus, 6-
VIII-2006.

[2] San Josemaría, Apuntes intimos, n.
207.

[3] San Giovanni Paolo II, Incontro, 6-
VIII-2001.

[4] Papa Francesco, Angelus, 6-
VIII-2017.

[5] San Josemaría, Lettera 2, n. 26c.

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-it/meditation/

meditazioni-sabato-6a-settimana-
tempo-ordinario/ (05/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-sabato-6a-settimana-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-sabato-6a-settimana-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-sabato-6a-settimana-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-sabato-6a-settimana-tempo-ordinario/

	Meditazioni: Sabato della 6ª settimana del Tempo Ordinario

