
opusdei.org

Meditazioni: Sabato
della 30ª settimana
del Tempo Ordinario

Riflessioni per meditare nel
sabato della trentesima
settimana del Tempo Ordinario.
I temi proposti sono: «Tutta la
vita del Signore mi riempie di
ammirazione»; Cristo porta in
alto i nostri desideri; L’umiltà ci
fa conoscere la nostra vera
grandezza.

- «Tutta la vita del Signore mi
riempie di ammirazione»

- Cristo porta in alto i nostri desideri



- L’umiltà ci fa conoscere la nostra
vera grandezza

«Non è possibile scindere vita
interiore e apostolato, come non è
possibile scindere in Cristo la sua
condizione di Dio-Uomo e la sua
missione di Redentore»[1]. Mentre
camminava su questa terra, Gesù
Cristo, in tutto quello che faceva,
manifestava la sua missione
redentrice. Qualunque cosa facesse
era collegata al suo desiderio di
liberarci dal peccato. Irradiava
sempre il desiderio divino che aveva
espresso, partendo da un testo di
Isaia, all’inizio della sua attività
pubblica: «...mi ha consacrato con
l'unzione e mi ha mandato a portare
ai poveri il lieto annuncio, a
proclamare ai prigionieri la
liberazione e ai ciechi la vista; a
rimettere in libertà gli oppressi, a



proclamare l'anno di grazia del
Signore» (Lc 4, 18-19). Questo
desiderio redentore era
particolarmente evidente nei suoi
miracoli e nella sua predicazione.
Inoltre, si rendeva manifesto anche
nelle azioni più ordinarie, come una
conversazione attorno alla mensa o
mentre era in cammino con i suoi
discepoli. Per questo, san Josemaría
diceva: «tutta la vita del Signore mi
riempie di ammirazione»[2].
Guardare Gesù come una persona tra
le tante della realtà sociale della sua
epoca può aiutarci a santificare le
circostanze ordinarie: anche questi
momenti fanno parte della nostra
identità cristiana.

Ci racconta san Luca che un sabato
Gesù «si recò a casa di uno dei capi
dei farisei per pranzare» (Lc 14, 1).
Possiamo immaginare che Cristo
abbia accettato l’invito per poter
annunciare il messaggio di salvezza a
quella persona in un contesto più



tranquillo rispetto al continuo
ordinario andirivieni. Ma, anche se a
un pranzo, nel bel mezzo di una
scena quotidiana o mentre osserva
un gioco infantile, Gesù non mette da
parte la sua missione, ma li fa
diventare propriamente il luogo dove
si concretizza. Dal racconto
evangelico, san Josemaría ricavava il
compito di ogni apostolo: «Questo è il
tuo compito di cittadino cristiano:
contribuire a far sì che l’amore e la
libertà di Cristo presiedano tutte le
manifestazioni della vita moderna: la
cultura e l’economia, il lavoro e il
riposo, la vita di famiglia e la
convivenza sociale»[3].

Durante il pranzo, Gesù osserva il
comportamento di alcuni che
«sceglievano i primi posti» (Lc 14, 7).
Decide, quindi, di raccontare una
parabola: «Quando sei invitato a



nozze da qualcuno, non metterti al
primo posto, perché non ci sia un
altro invitato più degno di te, e colui
che ha invitato te e lui venga a dirti:
«Cedigli il posto!». Allora dovrai con
vergogna occupare l'ultimo
posto» (Lc 14, 8-9). Gesù dà inizio al
suo insegnamento prendendo spunto
dal riconoscimento che gli stessi che
aveva intorno desideravano. Non
disprezza il naturale desiderio di
distinguersi. Cristo è il primo che sa
scoprire la mano paterna di Dio in
questi umani desideri. Gesù, quando
legge dentro di ogni anima, punta
sulle aspirazioni umane e nobili che
trova per elevarle e renderle
soprannaturali. San Josemaría
quando dava consigli alle persone
che lo avvicinavano li poggiava
anche sui desideri che Dio metteva
nei loro cuori: «Lascia che la tua
anima si consumi in desideri…
Desideri di amore, di abnegazione, di
santità, di Cielo… Non trattenerti a
pensare se arriverai un giorno a



vederli realizzati — come ti suggerirà
qualche saccente consigliere —:
ravvìvali sempre di più, perché lo
Spirito Santo dice che gli piacciono
gli «uomini di desideri»[4].

Gesù offre il modo di elevare le
pretese di superiorità sociale:
«Invece, quando sei invitato, va' a
metterti all'ultimo posto, perché
quando viene colui che ti ha invitato
ti dica: «Amico, vieni più avanti!».
Allora ne avrai onore davanti a tutti i
commensali» (Lc 14, 10). Cristo
incoraggia a non fissarsi sui
riconoscimenti umani, certamente
legittimi e onorevoli, ma a cercare il
riconoscimento divino, che è l’unico
che vale veramente. E, per quanto in
molte occasioni il nostro gesto possa
passare inosservato, sappiamo con
certezza che Dio lo ha visto. È questa
la via che ci porta fino a lui e che,
allo stesso tempo, ci porta
«all’essenziale della vita, al suo
significato più vero, al motivo più



affidabile per cui la vita vale la pena
di essere vissuta. Solo l’umiltà ci
spalanca all’esperienza della verità,
della gioia autentica, della
conoscenza che conta»[5]. Ciò che
conta non è l’essere grande secondo
le logiche del mondo, ma farsi
piccolo, semplice, perché è così che
incontreremo Cristo.

Il nucleo dell’insegnamento di Gesù
attorno a quel banchetto è l’umiltà:
«Perché chiunque si esalta sarà
umiliato, e chi si umilia sarà
esaltato» (Lc 14, 11). Per entrare nel
Regno dei Cieli, uno dei principali
requisiti è conoscere bene qual è la
nostra condizione; vale a dire,
crescere nella nostra vera identità
come membri di questa nuova
famiglia che Gesù sta creando. Per
farlo serve comprendere il
significato profondo dell’umiltà, «la



virtù che ci aiuta a comprendere, a
un tempo, la nostra miseria e la
nostra grandezza»[6]. L’umiltà ci aiuta
a renderci conto del fatto che tutto
abbiamo avuto da Dio. Al contrario,
la superbia ci spinge a fidarci solo
delle nostre proprie sicurezze.
Riguardo a questo, san Josemaría
parlava di due tipi di orgoglio: uno
cattivo, che ignora le nostre
debolezze, e l’altro buono, che
riconosce la verità e l’azione del
Signore nella nostra vita. «La
divinizzazione è un male se rende
ciechi, se impedisce di vedere
chiaramente che abbiamo piedi di
argilla, poiché la pietra di paragone
per distinguere la divinizzazione
buona da quella cattiva è l’umiltà. È
buona, pertanto, se non si perde la
consapevolezza che essa è un dono di
Dio, grazia di Dio. È cattiva quando
l’anima ascrive a sé stessa, alle sue
opere, ai suoi meriti, alla sua
superiorità, la grandezza spirituale
che le è stata donata»[7]. L’orgoglio



buono ci porta a non rifiutare la
nostra miseria e a vederla come la
porta per andare da Dio. Ed è
proprio questa la nostra grandezza:
che Dio abbia voluto, per la sua
misericordia, farci così importanti ai
suoi occhi. Pertanto, l’umiltà ci aiuta
a prendere la povertà del misero per
essere mendicanti di Dio, per
lasciarlo entrare, per permettere che
trasformi le nostre apparenti
sicurezze. Quando un cuore è
soddisfatto di se stesso «è talmente
soddisfatto di sé stesso che non ha
spazio per la Parola di Dio, per
amare i fratelli, né per godere delle
cose più importanti della vita. Così si
priva dei beni più grandi. Per questo
Gesù chiama beati i poveri in spirito,
che hanno il cuore povero, in cui può
entrare il Signore con la sua costante
novità»[8].

La Madonna, che si è preoccupata
soltanto del riconoscimento divino,
mettendo la sua sicurezza in Dio, ha



avuto la vera ricchezza: «Tutte le
generazioni mi chiameranno
beata» (Lc 1, 48).

[1] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 122.

[2] San Josemaría, Amici di Dio, n. 56.

[3] San Josemaría, Solco, n. 302.

[4] San Josemaría, Solco, n. 628.

[5] Francesco, Udienza, 22-XII-2021.

[6] San Josemaría, Amici di Dio, n. 94.

[7] San Josemaría, Lettera 2, n. 6.

[8] Francesco, Gaudete et Exultate, n.
68.



pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-it/meditation/

meditazioni-sabato-30a-settimana-
tempo-ordinario/ (21/12/2025)

https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-sabato-30a-settimana-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-sabato-30a-settimana-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-sabato-30a-settimana-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-sabato-30a-settimana-tempo-ordinario/

	Meditazioni: Sabato della 30ª settimana del Tempo Ordinario

