
opusdei.org

Meditazioni:
Mercoledì della 5ª
settimana del Tempo
Ordinario

Riflessioni per meditare nel
mercoledì della quinta
settimana del Tempo Ordinario.
I temi proposti sono: Il bene e il
male stanno dentro di noi; Per
un cristiano, ogni negazione è
un’affermazione più grande;
Esaminare a fondo il nostro
cuore.

- Il bene e il male stanno dentro di
noi



- Per un cristiano, ogni negazione è
un’affermazione più grande

- Esaminare a fondo il nostro cuore

«Ascoltatemi tutti e comprendete
bene! – disse Gesù a una gran folla –
Non c’è nulla fuori dell’uomo che,
entrando in lui, possa renderlo
impuro. Ma sono le cose che escono
dall’uomo a renderlo impuro» (Mc 7,
14-15). Dopo, quando erano ormai
nell’intimità, i suoi discepoli gli
chiedono una spiegazione più
accurata di queste parole, che
sicuramente saranno apparse loro
piene di novità. Il Signore sembra
avere un interesse particolare a che
questo s’incidesse a fuoco nell’anima
di quelli che lo seguivano: è il cuore
che guarda Dio. Ed ecco la
particolare attenzione che mise
perché le persone che lo seguivano



imparassero a vivere fissandosi sulle
cose importanti. Il Signore era
venuto a compiere la Redenzione, a
trasformare i nostri cuori e non a
limitarsi a dispute dalle strette
prospettive.

Il Vangelo conserva sempre la sua
palpitante attualità. Perciò ci
possiamo domandare se anche a noi
succede quello che succedeva a quei
farisei, che pulivano l’esterno del
bicchiere, senza rendersi conto che il
sudicio stava dentro (cfr. Mt 23, 26).
Gesù «sottolinea il primato
dell’interiorità, cioè il primato del
“cuore”: non sono le cose esteriori
che ci fanno santi o non santi, ma è il
cuore che esprime le nostre
intenzioni, le nostre scelte e il
desiderio di fare tutto per amore di
Dio. Gli atteggiamenti esteriori sono
la conseguenza di quanto abbiamo
deciso nel cuore, ma non il contrario:
con l’atteggiamento esteriore, se il
cuore non cambia, non siamo veri



cristiani. La frontiera tra bene e male
non passa fuori di noi ma piuttosto
dentro di noi. Possiamo domandarci:
dov’è il mio cuore? [...]. Senza un
cuore purificato, non si possono
avere mani veramente pulite e
labbra che pronunciano parole
sincere di amore, di misericordia, di
perdono. Questo lo può fare solo un
cuore sincero e purificato»[1].

La Sacra Scrittura ha per noi
molteplici indizi di ciò che voleva
trasmettere Gesù ai farisei: voleva
spiegare loro che le negazioni alle
quali a volte Dio invita, portano in
realtà, sull’altra faccia, delle
affermazioni con un significato
positivo. La questione importante
non stava negli alimenti che si
potevano o no mangiare, ma in quel
che succedeva all’interno della
persona. È per questo che in un altro



passaggio ascoltiamo questo invito
del Signore: «Datevi da fare non per
il cibo che non dura, ma per il cibo
che rimane per la vita eterna» (Gv 6,
27). Su questa stessa linea, san Paolo
ci ricorda che «ogni atleta è
disciplinato in tutto; essi lo fanno per
ottenere una corona che appassisce,
noi invece per una che dura per
sempre» (1 Cor 9, 25). Il Signore
vuole che evitiamo di cadere nella
ascetica di quei farisei che
osservavano il precetto, ma
dimenticavano quello che c’era in
fondo a ciò che in realtà asserivano.

Il cristianesimo è molto più di ciò che
si vede in superficie: il Signore ci
invita a cercare quello che dura, che
rimane. La nostra fede non è un gran
«no», come alcuni potrebbero
fraintendere. Vivere cristianamente
comporta alcune volte, è vero, dire
«no», ma solo in quanto questo ci
aiuta a dire «sì» a cose più grandi.
Digiuniamo, ma per cercare quel



cibo che veramente vale la pena,
quello che rimane. Benedetto XVI,
nella sua prima omelia come
successore di Pietro, ricordando il
suo predecessore, diceva: «Non
abbiamo forse tutti in qualche modo
paura - se lasciamo entrare Cristo
totalmente dentro di noi, se ci
apriamo totalmente a lui – paura che
Egli possa portar via qualcosa della
nostra vita? Non abbiamo forse
paura di rinunciare a qualcosa di
grande, di unico, che rende la vita
così bella? Non rischiamo di trovarci
poi nell’angustia e privati della
libertà? Ed ancora una volta il Papa
voleva dire: no! Chi fa entrare Cristo
non perde nulla, nulla –
assolutamente nulla - di ciò che
rende la vita libera, bella e grande»[2].

Nel riesaminare la lista che fa Gesù
delle cose cattive che possono uscire



dal nostro cuore, può essere di
qualche interesse fermarci a scoprire
quello che ci riguarda
personalmente. È vero che il Signore
comincia con parole dure, come
«furto» o «omicidio», e che
nell’ascoltarle forse ammettiamo che
non sono cose che ci riguardano.
Tuttavia, basta andare un po’ avanti
per scoprire che in quella stessa lista
appaiono, per esempio, la superbia o
la stoltezza. La facile tendenza a
oscurare la pace familiare con
dispute simili a quelle di quei farisei,
o il non saper «non dare importanza,
quotidianamente, ai mille particolari
fastidiosi e impertinenti delle
persone che vivono con te»[3], è una
dimostrazione che nel nostro
carattere può esserci più fariseismo
di quel che pensiamo. Può succedere
che, silenziosamente, la superbia stia
contaminando le nostre relazioni
personali, o forse non siamo
sufficientemente sensati da renderci
conto che ciò che il Signore ci chiede



è preoccuparci per le cose di lassù,
non per quelle della terra (cfr. Col 3,
2).

Questo passo del Vangelo (cfr. Mc 7,
14-15) ci invita a esaminare fino a
che punto il nostro cuore si sta
identificando sempre più con quello
del Signore. È san Paolo che ci esorta
nuovamente a renderci conto che
alcune volte la superbia può portarci
a cadere in una maniera superficiale
di vivere la fede, cercando di
comportarci cristianamente, ma non
per far contento Cristo, ma per
soddisfare il nostro ego: «Se siete
morti con Cristo agli elementi del
mondo, perché, come se viveste
ancora nel mondo, lasciarvi imporre
precetti quali: “Non prendere, non
gustare, non toccare”? Sono tutte
cose destinate a scomparire con
l’uso, prescrizioni e insegnamenti di
uomini, che hanno una parvenza di
sapienza con la loro falsa religiosità e
umiltà e mortificazione del corpo,



ma in realtà non hanno alcun valore
se non quello di soddisfare la
carne» (Col 2, 20-23).

Possiamo chiedere, insieme a san
Josemaría, «Cor Mariae dulcissimum,
iter para tutun; Cuore dolcissimo di
Maria, dà forza e sicurezza al nostro
cammino sulla terra»[4]. Che nostra
Madre ci aiuti a purificare il nostro
cuore affinché, da lì, eleviamo il
nostro sguardo e le nostre opere
verso Dio.

[1] Papa Francesco, Angelus, 30-
VIII-2015.

[2] Benedetto XVI, Omelia, 24-
IV-2005.

[3] San Josemaría, Cammino, n. 173.

[4] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 178.



pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-it/meditation/

meditazioni-mercoledi-5a-settimana-
tempo-ordinario/ (18/12/2025)

https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-mercoledi-5a-settimana-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-mercoledi-5a-settimana-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-mercoledi-5a-settimana-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-mercoledi-5a-settimana-tempo-ordinario/

	Meditazioni: Mercoledì della 5ª settimana del Tempo Ordinario

