
opusdei.org

Meditazioni:
mercoledì della 3ª
settimana di
Avvento

Riflessioni per meditare nel
mercoledì della terza settimana
di Avvento. Ecco i temi
proposti: Il cristiano vive del
tesoro della speranza; Lasciare
che Dio operi nella nostra vita;
La meravigliosa azione di Dio
attraverso di noi.

Il cristiano vive del tesoro della
speranza ǀ Lasciare che Dio operi
nella nostra vita ǀ La meravigliosa
azione di Dio attraverso di noi



Il cristiano vive del tesoro della
speranza

«Il Signore viene, non tarderà»[1].
L’avvento è tempo di speranza
perché la salvezza è vicina, è
imminente. «Ecco, il Signore Dio
viene con potenza»[2]. Il cristiano
vive del tesoro della speranza.
L’autore sacro la definisce
«un’ancora sicura e salda per la
nostra vita» (Eb 6, 19). L’ancora
permette alla nave di aggrapparsi al
fondale del mare, di fissare la
propria posizione, di non
preoccuparsi delle correnti e
impedisce che la nave vada alla
deriva. La speranza cristiana si
fonda sulle promesse di Dio, sul suo
amore incondizionato, e non tanto
sulle nostre forze e le nostre
possibilità. «È una speranza nuova,
viva, che viene da Dio. Non è mero
ottimismo, non è una pacca sulle



spalle o un incoraggiamento di
circostanza, con un sorriso di
passaggio. No. È un dono del Cielo,
che non potevamo procurarci da
soli»[3].

Quando il popolo israelita viveva
esiliato a Babilonia, i profeti
sostenevano la speranza e l’animo
degli esiliati con l’annuncio di una
prossima liberazione. Nella prima
lettura ascoltiamo oggi il profeta
Isaia che invita il popolo a
mantenere accesa la fiamma di una
speranza fondata su Dio, giacché
soltanto lui può salvare: «Io sono il
Signore, non ce n’è altri [...]. Perché
io sono Dio, non ce n’è altri» (Is 45,
6.22). Grazie al potere del Signore
«otterrà giustizia e gloria tutta la
stirpe d’Israele» (Is 45, 25).

La virtù della speranza ci protegge
dagli alti e bassi dello
scoraggiamento e ci sostiene nei
momenti in cui le contrarietà



minacciano di spazzare via ogni
cosa. Quando il cuore vive di
speranza chiude la strada alle
lamentele sterili e ci rende capaci di
raggiungere mete che sembravano
irraggiungibili. Con essa possiamo
sopportare le più grandi prove. «Già
molti anni fa – ricorda san Josemaría
–, con una convinzione che cresceva
di giorno in giorno, ho scritto: “Spera
tutto da Gesù: tu non hai nulla, tu
non vali nulla, tu non puoi nulla:
sarà Lui ad agire se ti abbandoni in
Lui”. È passato il tempo, e quella mia
convinzione si è fatta ancora più
robusta, più profonda. Ho visto in
molte persone che la speranza in Dio
accende meravigliosi falò d’amore, il
cui fuoco conserva il cuore
palpitante, senza sconforti, senza
mancamenti, anche se lungo il
cammino si soffre, e a volte
duramente»[4].



Lasciare che Dio operi nella nostra
vita

La speranza si manifesta nel
desiderio di permettere che Dio
agisca nella nostra vita. Isaia ricorda
al popolo in esilio che è Dio che fa
tutte le cose: «Io formo la luce e creo
le tenebre, faccio il bene e provoco la
sciagura» (Is 45, 7). La partenza da
Babilonia non fu frutto di una rivolta
o di una intelligente strategia politica
o militare. Dio aprì la strada quando
il tempo fu maturo.

Nella nostra vita succede lo stesso. È
il Signore, con la sua azione
misericordiosa, che porta la salvezza
sulla nostra terra, perché «il Signore
donerà il suo bene [...]; i suoi passi
tracceranno il cammino» (Sal 85,
13-14). Egli è il protagonista
principale e colui che, avvalendosi
della nostra libertà, scrive l’intreccio
della nostra storia. Dio vuole che da
parte nostra interveniamo con la



lotta e con uno slancio personale, ma
senza dimenticare, nello stesso
tempo, che tutto dipende da Lui,
«perché senza di me non potete far
nulla» (Gv 15, 5). «Se qualche volta ti
sembra che l’orizzonte si chiuda e
che la terra si unisca al cielo, guarda
al cielo – consigliava san Josemaría –.
Così farai molto bene sulla terra:
guardando al cielo»[5].

«Diceva dunque il fondatore
dell'Opera: non sono io che ho
inventato qualcosa; è un Altro che fa
ed io sono soltanto disponibile a
servire come strumento»[6]. Queste
parole del cardinale Ratzinger, in
occasione della canonizzazione di
san Josemaría, riassumono il segreto
della santità: lasciare operare Dio,
abbandonandosi per davvero a lui
durante la nostra giornata,
nonostante le preoccupazioni;
accettiamo che Egli ci vada
conducendo per i sentieri che
preferisce. Con questa disponibilità si



aprono «le porte del mondo perché
Dio possa farsi presente, operare e
trasformare tutto»[7].

Quando si aspetta qualcosa o
qualcuno, si nutre la speranza che
questo desiderio venga soddisfatto;
ma rimanere in attesa richiede
pazienza e molta fiducia. Dio ha i
suoi tempi, che non sempre
coincidono con i nostri. La speranza
va di pari passo con la pazienza che,
lungi dal rivelare apatia, è una
manifestazione di fortezza. Secondo
sant’Agostino, la pazienza è «come
una traccia di Dio che risiede in
noi»[8], che ci rende capaci di
«sopportare, portare sulle spalle le
cose non piacevoli della vita, anche
le prove; è capacità di dialogare con i
limiti»[9].



La meravigliosa azione di Dio
attraverso di noi

Quando nel carcere arrivano notizie
sulla predicazione di Gesù, Giovanni
invia due discepoli per parlare con il
Signore e chiedergli: «Sei tu colui che
deve venire o dobbiamo aspettare un
altro?» (Lc 7, 19). Gesù li accoglie e,
come risposta, mostra loro i frutti
dell’azione di Dio nelle anime: «i
ciechi riacquistano la vista, gli zoppi
camminano, i lebbrosi sono
purificati, i sordi odono, i morti
risuscitano, ai poveri è annunciata la
buona notizia» (Lc 7, 22).

Giovanni conosce molto chiaramente
la sua missione – preparare la strada
del Messia – e sospetta che la sua fine
sia vicina. Per sé non cerca alcun
protagonismo. È disposto a diminuire
perché Cristo cresca (cfr. Gv 3, 30).
«Ha la profonda umiltà di mostrare
in Gesù il vero Inviato di Dio,
facendosi da parte perché Cristo



possa crescere, essere ascoltato e
seguito. [...] La vita cristiana esige,
per così dire, il martirio della fedeltà
quotidiana al Vangelo, il coraggio
cioè di lasciare che Cristo cresca in
noi e sia Cristo a orientare il nostro
pensiero e le nostre azioni»[10]. In
tal maniera scopriremo l’effetto che
sana, trasforma e rivitalizza l’azione
divina nella nostra anima e saremo
buoni strumenti nelle sue mani.

«Pensate all’esempio di san Giovanni
Battista – ci faceva meditare san
Josemaría –, quando manda i suoi
discepoli a chiedere al Signore chi
Egli sia. Gesù risponde facendo loro
notare tutti quei miracoli.
Ricorderete questo passo del
Vangelo; da oltre quarant’anni l’ho
suggerito alla meditazione dei miei
figli. Questi miracoli il Signore
continua a farli ora, servendosi delle
vostre mani: persone che non
vedevano e che ora vedono; persone
incapaci di parlare, perché avevano



il demonio muto, che se ne liberano e
parlano; persone impossibilitate a
muoversi, paralitici per ciò che
andava al di là delle forze umane,
che escono dall’immobilità e
compiono opere di virtù e di
apostolato. Altri che sembrano vivi e
che sono invece morti, come Lazzaro:
“Iam fœtet, quatriduanus est enim”.

Voi, con la grazia divina e con la
testimonianza della vostra vita e
della vostra dottrina, delle vostre
parole prudenti e imprudenti, li
portate a Dio e tornano in vita.
Neppure per questo vi potete
meravigliare: perché siete Cristo, e
Cristo compie queste cose per vostro
mezzo»[11]. «Tutte le cose grandi,
che il Signore vuol fare attraverso la
nostra miseria, sono opera sua [...]. I
frutti non sono nostri, perché le
querce non fanno limoni. I frutti
sono di Dio Padre, che è stato tanto
padre e tanto generoso da metterli
nella nostra anima»[12].



Maria è la nostra speranza. La
chiamiamo così perché lei è la via
sicura perché Dio possa continuare a
compiere nel nostro mondo le sue
meraviglie. L’umile donna di Nazaret
continua la sua missione dal cielo e ci
suggerisce continuamente di
permettere alla grazia di Dio di
operare nei nostri cuori: «Qualsiasi
cosa vi dica, fatela» (Gv 2, 5).

[1] Antifona d’ingresso, mercoledì
della III settimana di Avvento.

[2] Alleluia, mercoledì della III
settimana di Avvento.

[3] Papa Francesco, Omelia della
Veglia Pasquale, 11-IV-2020.

[4] San Josemaría, Amici di Dio, n.
205.



[5] San Josemaría, Appunti presi
durante una meditazione, 15-I-1959.

[6] Cardinale J. Ratzinger, Lasciare
operare Dio, l’Osservatore Romano, 6-
X-2002.

[7] Ibid.

[8] Sant’Agostino, De patientia, 1.

[9] Papa Francesco, Udienza, 12-
II-2018.

[10] Benedetto XVI, Udienza, 29-
VIII-2012.

[11] San Josemaría, In dialogo con il
Signore, “Ora che comincia l’anno”,
n. 5 f/g.

[12] Ibid., 5 d

pdf | documento generato
automaticamente da https://

https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-mercoledi-3a-settimana-di-avvento/


opusdei.org/it-it/meditation/
meditazioni-mercoledi-3a-settimana-di-

avvento/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-mercoledi-3a-settimana-di-avvento/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-mercoledi-3a-settimana-di-avvento/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-mercoledi-3a-settimana-di-avvento/

	​Meditazioni: mercoledì della 3ª settimana di Avvento

