
opusdei.org

Meditazioni: Martedì
della 5ª settimana di
Quaresima

Riflessioni per meditare nel
martedì della quinta settimana
di Quaresima. I temi proposti
sono: La prova del deserto; Il
valore dei beni materiali;
Guardare alla croce per
guarire.

- La prova del deserto

- Il valore dei beni materiali

- Guardare alla croce per guarire



DOPO AVER ATTRAVERSATO IL MAR
ROSSO, il popolo ebraico deve aver
sperimentato una liberazione
profonda. L'agitazione delle acque
che si abbattevano sui loro
persecutori deve essere stato
accompagnata da un senso di
liberazione: dopo tanti anni di
schiavitù, il loro Dio li aveva salvati.
Ma il tempo cominciò a passare più
lentamente di quanto pensassero. La
terra promessa sembrava sempre più
lontana, e alcuni ricordavano
persino con nostalgia la loro vita da
schiavi. «Il popolo disse contro Dio e
contro Mosè: Perché ci avete fatti
uscire dall'Egitto per farci morire in
questo deserto?» (Nm 21, 5). La gioia
della salvezza aveva lasciato il posto
all'insoddisfazione e al risentimento.

Anche Gesù ha subito la prova del
deserto. I quaranta giorni di
Quaresima ci invitano ad
accompagnare il Signore nel suo
apparente abbandono. Nel momento



della debolezza, Cristo non cedette
alle tentazioni, ma mise la sua
fiducia in suo Padre Dio. Gesù ci ha
insegnato non solo con le sue parole,
ma soprattutto con la sua stessa vita,
che spesso abbiamo bisogno di
passare attraverso il deserto per
raggiungere la piena libertà. È vero
che la vita cristiana ci promette la
salvezza dal peccato e quindi la gioia.
Ma il percorso che ci porta ad essa è
quello di riscoprire ciò che conta
veramente nella nostra vita e di
liberarci da ciò che ci tiene legati.

«Il deserto è il luogo dell’essenziale.
Guardiamo le nostre vite: quante
cose inutili ci circondano!
Inseguiamo mille cose che paiono
necessarie e in realtà non lo sono.
Quanto ci farebbe bene liberarci di
tante realtà superflue, per riscoprire
quel che conta, per ritrovare i volti di
chi ci sta accanto!»[1]. Ora che la
Settimana Santa si avvicina,
possiamo riaccendere il nostro



desiderio di vivere vicino a Gesù,
liberati da tutto ciò che non ci porta a
lui: «Dio mio, fa' che io odii il peccato
e mi unisca a Te, abbracciandomi
alla Santa Croce, per compiere
anch'io la tua Volontà
amabilissima..., nudo da ogni affetto
terreno, senza altre mire all'infuori
della tua gloria..., generosamente,
senza riservarmi nulla, offrendomi
con Te in perfetto olocausto»[2].

«ALLORA IL SIGNORE - riporta la
Sacra Scrittura - mandò fra il popolo
serpenti velenosi i quali mordevano
la gente, e un gran numero d'Israeliti
morì» (Nm 21, 6). Il popolo eletto
aveva rifiutato la protezione di Dio.
Stanchi di non raggiungere mai la
meta, avevano rivolto il loro cuore a
quei beni che desideravano dalla
loro vita in Egitto, anche se erano di



poco valore o portavano le tracce
della loro schiavitù.

A volte anche noi, come il popolo
d'Israele, possiamo sentire
l'apparente lontananza di Dio e il
richiamo dei beni che abbiamo
lasciato. Ma quando contempliamo la
povertà di Cristo sulla croce – «Non è
restato nulla al Signore, eccetto un
legno»[3] – ci rendiamo conto che la
felicità non si trova nelle cose
materiali. Ci rendiamo conto di
quanto siano effimere queste realtà,
che non toccano le profondità
dell'anima.

«Chi ripone la sua felicità
unicamente nelle cose di quaggiù —
sono stato testimone di vere e
proprie tragedie — ne perverte l'uso
ragionevole e distrugge l'ordine
sapientemente disposto dal Creatore
– dice san Josemaría –. Il cuore,
allora, si sente triste e insoddisfatto;



si avvia per il sentiero di un'eterna
scontentezza»[4].

«Beati i poveri in spirito, perché di
essi è il regno dei cieli» (Mt 5, 3). Con
queste parole, il Signore offre la
felicità, in terra e in cielo, a coloro
che ripongono la loro sicurezza e la
loro ricchezza in Dio. I poveri di
cuore possiedono le cose senza
essere posseduti da esse. La povertà
di spirito ci permette di godere
veramente della realtà, perché ci
collega con il semplice, con le
persone, con Dio. In breve, con tutto
ciò che soddisfa i nostri desideri più
profondi.

QUEI MORSI DI SERPENTE non
furono la risposta finale del Signore.
Il popolo si pentì e andò da Mosè che,
fedele alla sua vocazione di
mediatore, intercedette per il suo



popolo. Allora Dio, mosso dalla sua
misericordia, diede loro una
medicina particolare: chi, dopo
essere stato morso, guardava verso
un serpente di bronzo, non sarebbe
morto. Così, ciò che era stata la causa
della morte divenne il simbolo della
salvezza. Il serpente è dunque
un'immagine che anticipa la croce di
Cristo: contiene tutti i peccati del
mondo e, allo stesso tempo, colui che
li ha vinti per sempre con la sua
morte.

«Quando avrete innalzato il Figlio
dell'uomo - dice Gesù nel Vangelo di
san Giovanni -, allora conoscerete
che “Io Sono” e che non faccio nulla
da me stesso, ma parlo come il Padre
mi ha insegnato» (Gv 8, 28). Se non
conoscessimo la fine della storia,
penseremmo che l’innalzamento di
cui parla il Signore si riferisce a una
futura gloria temporale. Non è facile
capire che la sua vera esaltazione è
avvenuta sulla croce, e che il



conficcarsi dei chiodi nelle carni è il
suo modo di vivere la libertà. Quindi,
guardando e facendo nostra la
debolezza di Cristo, acquisiamo la
forza di Dio. Anche noi possiamo
vivere queste parole paradossali di
san Paolo: «Ed egli mi ha detto: "Ti
basta la mia grazia; la forza infatti si
manifesta pienamente nella
debolezza". Mi vanterò quindi ben
volentieri delle mie debolezze,
perché dimori in me la potenza di
Cristo. Perciò mi compiaccio nelle
mie debolezze, negli oltraggi, nelle
difficoltà, nelle persecuzioni, nelle
angosce sofferte per Cristo: infatti
quando sono debole, è allora che
sono forte» (2 Cor 12, 9-10).

Ai piedi della croce troviamo la
Madonna. Possiamo chiederle di
dirigere sempre il nostro sguardo
verso la croce, affinché Cristo scacci i
serpenti che possono annidarsi nella
nostra vita.



[1] Francesco, Udienza, 26-II-2020.

[2] San Josemaría, Via Crucis, IX
stazione.

[3] Ibíd., X stazione.

[4] San Josemaría, Amici di Dio, n.
118.

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-it/meditation/

meditazioni-martedi-della-5a-
settimana-di-quaresima/ (17/12/2025)

https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-martedi-della-5a-settimana-di-quaresima/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-martedi-della-5a-settimana-di-quaresima/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-martedi-della-5a-settimana-di-quaresima/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-martedi-della-5a-settimana-di-quaresima/

	Meditazioni: Martedì della 5ª settimana di Quaresima

