
opusdei.org

Meditazioni: Martedì
della 21a settimana
del Tempo Ordinario

Riflessioni per meditare nel
martedì della ventesima
settimana del Tempo Ordinario.
I temi proposti sono: Cristo non
respinge i farisei; “Voler capire”
il bene nascosto nei precetti;
Ripulire dall’interno verso
l’esterno.

Cristo non respinge i farisei

“Voler capire” il bene nascosto nei
precetti

Ripulire dall’interno verso l’esterno



IL VANGELO ci presenta molti
incontri di Gesù con gli scribi e i
farisei. Lo vediamo spesso mentre
dialoga con loro, cercando
instancabilmente la loro
conversione; la qual cosa non deve
meravigliare, dato che «il Figlio
dell’uomo è venuto a cercare e a
salvare ciò che era perduto» (Lc 19,
10) e Cristo considerava queste
persone più lontane dal Regno di Dio
che non i pubblicani e le prostitute
(cfr Mt 21, 31). Sappiamo che, se
qualcuno ne ha bisogno, il Signore
non nega il suo aiuto e fa tutto quello
che sta nelle sue mani per ricuperare
la pecora smarrita. E queste pecore
smarrite, che erano alcuni degli
scribi e dei farisei, gli costarono
grandi sforzi. Durante la sua vita
terrena, per il poco che possiamo
sapere, Gesù in questo campo poté
contare solo su poche vittorie. Già
prima della sua passione e morte



troviamo qualche dottore della legge
che si annovera tra i suoi discepoli,
anche se lo fa di nascosto (cfr Gv 7,
50; Gv 19, 38). Alcuni farisei
abbracceranno la fede dopo la sua
risurrezione (cfr At 15, 5). Tra essi,
alcuni continueranno a seguire gli
stessi schemi dell’antica legge, cosa
che creerà alcune difficoltà nella
prima comunità cristiana (cfr At 15,
5); altri, come Paolo (cfr At 23, 6),
avranno un’efficacia meravigliosa.

È da supporre che Gesù non si
sentisse a suo agio in alcuni di questi
incontri con i membri dell’autorità
ebraica. Sapeva che spesso l’unica
cosa che cercavano da lui era una
dichiarazione che permettesse di
accusarlo. Si rammaricava, inoltre,
della ottusità dei loro cuori, che
impediva loro di accogliere la buona
novella che Egli annunciava. Eppure
Cristo non si allontanò da loro.
Secondo i nostri schemi, forse
avrebbe fatto meglio a circondarsi



unicamente di quelli che
comprendevano il suo messaggio e lo
ascoltavano con affetto, ma il Signore
non rifiutò il dialogo con quelli che
non lo amavano. Alla fin fine, Dio
non vuole «la morte del malvagio,
ma che il malvagio si converta dalla
sua malvagità» (Ez 33, 11). Quando si
rivolgeva a loro, lo faceva col
desiderio che si emendassero e
cambiassero vita, anche quando lo
faceva con una durezza maggiore:
«Guai a voi, scribi e farisei ipocriti,
che pagate la decima sulla menta,
sull’anéto e sul cumìno, e trasgredite
le prescrizioni più gravi della Legge:
la giustizia, la misericordia e la
fedeltà!» (Mt 23, 23).

Chiediamo al Signore che ci aiuti ad
avere questa sete di anime che ci
porti a cercare la salvezza degli
uomini, anche di quelli che forse non
ci comprendono. «Vogliamo fare del
bene a tutti - scriveva san Josemaría
-: a coloro che amano Dio e a coloro



che forse lo odiano. Questi ultimi,
però, ci fanno anche una gran pena e
pertanto dobbiamo cercare di
trattarli con affetto, aiutarli a trovare
la fede, annegare il male - ripeto -
nell’abbondanza del bene. Non
dobbiamo avere nemici: se
combattono la Chiesa in malafede, la
nostra condotta umana lineare,
ferma e amabile sarà l’unico mezzo
in virtù del quale, con la grazia di
Dio, potranno scoprire la verità, o
almeno rispettarla»[1].

CRISTO rimprovera i farisei e gli
scribi di adempiere rigorosamente le
norme umane, ma di trascurare i
precetti divini basilari. Tuttavia non
critica il fatto che queste norme
esistano. Gesù afferma che è
necessario adempierle, ma senza
dimenticare l’essenziale, che è la
legge data da Dio. E questo è
possibile se cerchiamo di vedere il
bene che c’è dietro a tutto ciò che
facciamo: la giustizia, la



misericordia, la fedeltà…, in una
parola, l’amore, perché «tutta la
Legge, infatti, trova la sua pienezza
in un solo precetto» (Gal 5, 14). Il
problema di alcuni scribi e farisei è
che avevano perduto l’autentico
senso di tutte queste norme ed erano
diventate guide cieche, capaci di
filtrare il moscerino e di ingoiare un
cammello (cfr Mt 23, 24).

Far crescere questo atteggiamento di 
voler capire per vivere la relazione
con Dio con «volontarietà attuale»[2],
per amore, non è né automatico, né
semplice. Proprio per questo san
Josemaría parlava della formazione
come di una battaglia che, oltre ad
essere ardua, «non termina mai»[3].
La Legge richiede di essere capita,
perché è stata data a persone
intelligenti, che sono invitate a
lasciarsi guidare da essa in un modo
profondo, non superficiale. «Essere
santi - commenta il prelato dell’Opus
Dei - non è fare sempre più cose o



raggiungere certi standard che ci
siamo prefissati. Il cammino verso la
santità, come ci spiega san Paolo,
consiste nel corrispondere all’azione
dello Spirito Santo, finché Cristo non
sia formato in noi (cfr Gal 4, 19)»[4].

In tal modo possiamo considerare
tutto ciò che la vita cristiana
comporta - comandamenti, norme di
pietà, opere di misericordia… - come
mezzi che ci portano a identificarci
con il Signore. Queste pratiche fanno
«parte di un dialogo di amore che
abbraccia tutta la nostra vita e ci
conducono a un incontro personale
con Cristo. Sono momenti nei quali
Dio ci aspetta per condividere la sua
vita con noi»[5].

«GUAI A VOI, scribi e farisei ipocriti,
che pulite l’esterno del bicchiere e
del piatto, ma all’interno sono pieni
di avidità e d’intemperanza!» (Mt 23,
25). Gesù arriva alla radice del
problema. Mette in evidenza il



contrasto tra quello che queste
persone manifestano esteriormente -
preghiere ad alta voce, digiuni
clamorosi… - e quello che hanno
dentro - voglia di fingere, ricerca di
un riconoscimento… -. «Occorre dire
no alla “cultura del trucco”, che
insegna a curare le apparenze. Va
invece purificato e custodito il cuore,
l’interno dell’uomo, prezioso agli
occhi di Dio; non l’esterno, che
svanisce»[6].

Il sistema indicato da Gesù è quello
di purificare dall’interno verso
l’esterno. «Fariseo cieco, pulisci
prima l’interno del bicchiere, perché
anche l’esterno diventi pulito» (Mt
23, 26). Ci rendiamo conto così che la
formazione che il Signore vuole per
noi non consiste nell’accumulare una
grande quantità di informazioni, ma
richiede invece una crescita
dell’interiorità della persona. Non si
tratta di accogliere molti semi che
crescano rapidamente in superficie



per dare l’impressione di fecondità,
quanto piuttosto di lavorare un
terreno profondo e ricco, capace di
lasciar germogliare il seme piantato
da Gesù nella nostra anima.

Questo è un compito che, con l’aiuto
della grazia, riguarda esclusivamente
ciascuno di noi. Mentre le buone
opere esterne forse si possono
compiere, almeno in parte, per
influenza di altri - perché questi ci
spingono o perché l’ambiente ci aiuta
a farlo -, noi siamo i responsabili di
far crescere la nostra interiorità; vale
a dire, di costruire un mondo
interiore che goda del bene che
facciamo e rifiuti il male, non poiché
proibito, ma perché ci allontana dalla
felicità che desideriamo. E questo
«richiede la capacità di fermarsi, di
“disattivare il pilota automatico”, per
acquistare consapevolezza sul nostro
modo di fare, sui sentimenti che ci
abitano, sui pensieri ricorrenti che ci
condizionano, e spesso a nostra



insaputa»[7]. La Vergine Maria è
modello di una interiorità diligente
che accoglie la parola e lascia che
fruttifichi (cfr Lc 11, 28). Ella ci potrà
aiutare a seguire fedelmente, senza
doppiezza, i passi di suo Figlio.

[1] San Josemaría, Lettera 4, n. 24b.

[2] San Josemaría, Cammino, n. 293.

[3] San Josemaría, Appunti di una
riunione di famiglia, 18-VI-1972.

[4] Mons. Fernando Ocáriz, Lettera
pastorale, 28-X-2020, n. 6.

[5] Ibid.

[6] Papa Francesco, Omelia, 3-
XI-2018.

[7] Papa Francesco, Udienza, 5-
X-2022.



pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-it/meditation/

meditazioni-martedi-della-21a-
settimana-del-tempo-ordinario/

(04/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-martedi-della-21a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-martedi-della-21a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-martedi-della-21a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-martedi-della-21a-settimana-del-tempo-ordinario/

	Meditazioni: Martedì della 21a settimana del Tempo Ordinario

