
opusdei.org

Meditazioni: Lunedì
della 30ª settimana
del Tempo Ordinario

Riflessioni per meditare nel
lunedì della trentesima
settimana del Tempo Ordinario.
I temi proposti sono: Cristo
prende su di sé i nostri dolori;
Una donna liberata dai suoi
vincoli; Dio ama la nostra
libertà.

- Cristo prende su di sé i nostri dolori

- Una donna liberata dai suoi vincoli

- Dio ama la nostra libertà



Come ogni sabato, una donna si reca
alla sinagoga. Da diciotto anni soffre
una malattia a causa di uno spirito
(era curva e non riusciva in alcun
modo a stare diritta» (Lc 13, 11). In
questo giorno anche Gesù va alla
sinagoga per predicare il Regno di
Dio e invitare alla conversione. A un
certo punto, Cristo si volge verso di
lei, la chiama e le dice: «sei liberata
dalla tua malattia» e senza che
neppure le imponesse le mani, la
donna stette diritta. (Lc 13, 12-13).

Un miracolo totalmente inaspettato.
Quella donna non aveva chiesto
nulla. Magari aveva sentito che il
Maestro sarebbe passato dal suo
villaggio e, per questo, aveva fatto il
possibile per trovare nella sinagoga
un posto nel quale il maestro potesse
vederla. Ma, non ha aperto bocca e
non ha gridato, come altri personaggi
del Vangelo che pure sono stati
guariti. Nonostante ciò, il Signore
non solo si è accorto della sua



presenza, ma soprattutto ha letto nel
cuore di lei un desiderio grande di
libertà. E con una sola parola ne
scaccia la malattia: «Sei liberata».

Gesù, in questo modo, ci insegna che
la risposta di Dio al dolore del mondo
è la misericordia. La sofferenza
commuove il suo cuore. Qualunque
nostro problema, anche il più
piccolo, lo addolora. Non è un Dio
insensibile. Di fatto, anche Cristo «ha
sperimentato in questo mondo
l’afflizione e l’umiliazione. Ha
raccolto le sofferenze umane, le ha
assunte nella sua carne, le ha vissute
fino in fondo una per una. Ha
conosciuto ogni tipo di afflizione,
quelle morali e quelle fisiche: ha
provato la fame e la fatica,
l’amarezza dell’incomprensione, è
stato tradito e abbandonato,
flagellato e crocifisso»[1]. La vicenda
di questa donna curva si ripete anche
oggi. Ovunque si possa trovare, chi
soffre può avvertire il conforto della



presenza di Cristo, che ci guarda con
il desiderio di prendere il nostro
dolore sulle proprie spalle.

La malattia impediva a quella donna
di godere di tante cose buone della
vita. Per lei era davvero difficile
anche guardare il cielo; senza
volerlo, i suoi occhi si fermavano
soltanto verso il suolo che calpestava.
Liberandola dai suoi vincoli, Cristo le
fece vedere quello che sino ad allora
le era impedito. Ritrovandosi libera e
piena di gioia, «glorificava Dio» (Lc
13,13), «mentre la folla intera
esultava per tutte le meraviglie da lui
compiute» (Lc 13, 18).

Dal racconto dell’evangelista,
scopriamo che la sua malattia aveva
una causa, in qualche modo,
spirituale. Quando il capo della
sinagoga si indigna perchè tutto



accade di sabato, Gesù risponde: «E
questa figlia di Abramo, che Satana
ha tenuto prigioniera per ben
diciotto anni, non doveva essere
liberata da questo legame nel giorno
di sabato?»(Lc 13, 16). I Padri della
Chiesa in questa donna curva,
incapace di stare diritta, hanno visto
la figura di quelle anime che sono
talmente debilitate dai desideri della
terra da non riuscire più ad
occuparsi delle realtà divine. «Il
peccatore, preoccupato dalle cose
della terra e non cercando quelle del
cielo, è incapace di guardare l’alto:
siccome insegue desideri che portano
in basso, la sua anima, perdendo la
propria rettitudine, si incurva, e non
vede al di là di quello che pensa
senza smettere»[2].

A volte possiamo avere l’impressione
di essere incatenati ai nostri difetti.
Allora, sperimentiamo una non
piccola difficoltà ad aspirare ai beni
del cielo. In questi momenti, Dio si



aspetta che, come quella donna,
anche noi ci avviciniamo a lui
confidandogli con sincerità i nostri
timori. «Non ti turbi conoscerti come
sei: così, di fango, scriveva san
Josemaría. Non preoccuparti. Perché
tu e io siamo figli di Dio, e questo è
divinamente buono, scelti per
chiamata divina da tutta l’eternità
(...). Noi, che siamo di Dio in maniera
speciale, suoi strumenti nonostante
la nostra miseria personale, saremo
efficaci se non perderemo l’umiltà, se
non perderemo la coscienza della
nostra debolezza»[3]. In questo modo,
l’attrazione che può suscitare in noi
la realtà del peccato non sarà un
ostacolo nel rapporto con il Signore,
ma ci spingerà ad essere più umili, a
cercare l’unione con lui e a confidare
nella sua forza.



Come la malattia della donna curva,
anche il peccato vuol dire schiavitù,
«fa in modo che l’uomo si senta
estraneo a se stesso nel suo stesso
intimo»[4]. Per questo, in un altro
momento, Gesù dirà: «In verità, in
verità io vi dico: chiunque commette
il peccato è schiavo del peccato. Ora,
lo schiavo non resta per sempre nella
casa; il figlio vi resta per sempre. Se
dunque il Figlio vi farà liberi, sarete
liberi davvero» (Gv 8, 34-36). Noi
cristiani, quindi, siamo chiamati alla
libertà (cfr. Gal 5, 13). Sin dalla
creazione, Dio ci ha dato la capacità
di scegliere e volere il bene, e anche
la possibilità di allontanarci da lui.
«È un mistero della divina Sapienza,
diceva san Josemaría, che, nel creare
l’uomo a sua immagine e somiglianza
(cfr. Gv 1, 26), abbia voluto correre il
rischio sublime della libertà
umana»[5].

«Sin dagli albori della storia, questo
rischio, sottolinea il prelato dell’Opus



Dei, ha portato effettivamente al
rifiuto dell’Amore di Dio, con il
peccato originale. S’indebolì così la
capacità di bene della libertà umana
e la volontà restò alquanto incline al
peccato. Poi, i peccati personali
debilitano ancor più la libertà e
quindi il peccato comporta sempre,
in maggiore o minore misura, una
schiavitù (cfr. Rm 6, 17.20)»[6].
Malgrado ciò, l’uomo continua ad
essere libero, e, per quanto a volte
questa sua libertà possa essere
fragile, Dio è il primo a rispettarla e
amarla. Sapere che il Signore «non
vuole schiavi, ma figli»[7], ci riempie
di sicurezza, perché ci permette di
vivere abbracciando la nostra
condizione più profonda. «Quanto ci
libera il perdono di Dio, che ci
permette di rientrare in noi stessi e
nella nostra vera casa»[8]. E sappiamo
che in questa casa ci aspetta la
Madonna, che vuole liberarci da
tutto quello che può allontanarci da
suo Figlio.



[1] Francesco, Discorso, 17-V-2014.

[2] San Gregorio Magno, Omelie sul
Vangelo, n. 31.

[3] San Josemaría, Lettera 2, n. 20.

[4] San Giovanni Paolo II, Udienza, 3-
VIII-1988.

[5] San Josemaría, Lettera 24-X-1965,
n. 3.

[6] Mons. Fernando Ocáriz, Lettera
pastorale, 9-I-2018, n. 2.

[7] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 129.

[8] Mons. Fernando Ocáriz, Lettera
pastorale, 9-I-2018, n. 4.



pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-it/meditation/

meditazioni-lunedi-della-30a-settimana-
del-tempo-ordinario/ (06/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-lunedi-della-30a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-lunedi-della-30a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-lunedi-della-30a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-lunedi-della-30a-settimana-del-tempo-ordinario/

	Meditazioni: Lunedì della 30ª settimana del Tempo Ordinario

