opusdei.org

Meditazioni: Lunedi
della 112 settimana
del Tempo Ordinario

Riflessioni per meditare nel
lunedi dell'undicesima
settimana del Tempo Ordinario.
I temi proposti sono: Il
contrasto tra Acab e Nabot; Una
vera e una falsa prudenza; La
giustizia di Cristo.

- Il contrasto tra Acab e Nabot
- Una vera e una falsa prudenza

- La giustizia di Cristo




In quel tempo Acab, re di Israele, era
uscito vittorioso da una campagna
militare difficile, contro il re della
Siria. Dio, dopo averlo guidato
attraverso un profeta, gli diede la
vittoria; pero, dopo averla ottenuta,
Acab decise di agire di testa sua,
senza contare su Dio. Dopo essere
stato rimproverato per questa
condotta, «il re d’Israele rientro a
casa amareggiato e irritato» (1 Re 20,
43). Non capisce che i suoi problemi
sono dovuti al fatto che vive lontano
da Dio, e cerca di rimediare alla sua
tristezza soddisfacendo i suoi
capricci. Dopo questo episodio la
Sacra Scrittura ci racconta anche che
«Nabot di Izreel possedeva una vigna
che era a Izreél, vicino al palazzo di
Acab, re di Samaria. Acab disse a
Nabot: “Cedimi la tua vigna; ne faro
un orto, perché é confinante con la
mia casa. Al suo posto ti daro una
vigna migliore di quella, oppure, se
preferisci, te la paghero in denaro al
prezzo che vale» (1 Re 21, 1-2). Nabot



sirifiuto di cedere ’eredita dei suoi
padri, come richiedeva la Legge di
Mose, e nuovamente «Acab se ne
ando a casa amareggiato e sdegnato
[...]. Si corico sul letto, volto la faccia
da un lato e non mangio niente» (1
Re 21, 4). Ancora una volta Acab non
capisce. Gli sembra incomprensibile
la condotta di Nabot, uomo retto, che
si fa guidare da convinzioni piu
profonde, che non sono a servizio
degli alti e bassi dell’utilita o di un
piacere superficiale.

«Nabot era un uomo felice - dice
sant’Ambrogio — perché, pur essendo
povero e debole a fronte della
prepotenza del re, era cosi ricco nei
suoi sentimenti e nella sua religiosita
che non accetto il denaro del re in
cambio della vigna ereditata dai suoi
padri. Invece Acab era un miserabile,
anche a suo stesso giudizio»ny. Nabot
da 'impressione di essere un uomo
libero, integro; mentre Acab, con
tutto il suo potere, ci pone davanti



agli occhi I'immagine, che a volte puo
essere la nostra, di un uomo che si
lascia trascinare dalle circostanze,
senza altro punto di riferimento che
lo stato d’animo o il capriccio del
momento. «La dignita dell’'uomo
richiede che egli agisca secondo
scelte consapevoli e libere, mosso
cioe e indotto da convinzioni
personali, e non per un cieco impulso
interno o per mera coazione
esterna»p. Se bella era la vigna di
Nabot, ancor piu lo era la sua anima.
Aveva coltivato bene la sua liberta,
facendo di tutto per stare unito a Dio
con tutto il suo cuore e producendo,
quali frutti saporiti, le virtu che
rendono 'uomo felice.

Come sembrano diverse le virtu
dell’'uomo giusto, e specialmente la
prudenza, quando le paragoniamo
con la determinazione e I’astuzia di



Gezabele, la moglie di Acab! Anche
lei si vergogna della mancanza di
carattere del marito, sicché mette in
atto i propri talenti per fargli mettere
le mani sulla vigna di Nabot. «Ella
scrisse lettere con il nome di Acab, le
sigillo con il suo sigillo, quindi le
spedi agli anziani e ai notabili della
citta, che abitavano vicino a Nabot.
Nelle lettere scrisse: “Bandite un
digiuno e fate sedere Nabot alla testa
del popolo. Di fronte a lui fate sedere
due uomini perversi, i quali
I’accusino: ‘Hai maledetto Dio e il
rel’. Quindi conducetelo fuori e
lapidatelo ed egli muoia”» (1 Re 21,
8-10). Quando costoro ebbero
compiuto i suoi ordini, Gezabele
«disse ad Acab: “Su, prendi possesso
della vigna di Nabot di Izreel, il quale
ha rifiutato di dartela in cambio di
denaro, perché Nabot non vive piu, e
morto”» (I Re 21, 15).

Fa riflettere il carattere di questa
donna che comando di eliminare i



profeti di Israele, fece aver paura allo
stesso Elia e lo mise in fuga, trascino
suo marito e tutto il popolo al culto di
Baal. Gezabele si muove con
precisione e sangue freddo nei
meandri della legge, architetta uno
stratagemma perfetto che le
permette di perpetrare quel crimine
senza macchiare le proprie mani né
quelle del marito. Pero questa
ingiustizia ci insegna che né la sua
astuzia e prudenza, né la sua
determinazione e fortezza, né il suo
autodominio e temperanza. Esclusa
dalla verita di Dio, Gezabele si
disinteressa della giustizia e mette le
sue qualita al servizio dei propri
capricci, causando l'infelicita propria
e quella di coloro che la frequentano.

Questa prudenza che si disinteressa
di Dio di solito & conosciuta come
«prudenza della carne». Viceversa,
«la vera prudenza é sempre attenta
ai suggerimenti divini e accoglie
nell’anima, in vigilante ascolto, le



parole che sono promessa e realta di
salvezza [...]. Per virtu di prudenza
P'uomo e audace, senza essere
avventato; non schiva, per nascoste
ragioni di comodita, lo sforzo
necessario per vivere pienamente
secondo i disegni di Dio; la sua
temperanza non e insensibilita o
misantropia; la sua giustizia non e
durezza; la sua pazienza non e
servilismonrs.

Davanti a un comportamento come
quello di Acab e di Gezabele nei
confronti di Nabot noi possiamo
provare indignazione e desiderare
che si faccia giustizia. Proprio per
questo ci possono sorprendere le
parole di Gesu che si leggono nel
Vangelo: «Ma io vi dico di non
opporvi al malvagio; anzi, se uno ti
da uno schiaffo sulla guancia destra,
tu porgigli anche l’altra, e a chi vuole



portarti in tribunale e toglierti la
tunica, tu lascia anche il mantello.
Da’ a chi ti chiede, e a chi desidera da
te un prestito non voltare le

spalle» (Mt 5, 39-40.42).

Non é necessario ammorbidire le
parole del Signore. In realta Gesu ci
invita a vivere con una straordinaria
liberta, propria di chi ha in Dio il suo
tesoro, e con Lui possiede tutto. Una
persona del genere é disposta a
cedere qualunque cosa per il bene
degli altri. E questo non e
incompatibile con la giustizia, quella
virtu che si caratterizza proprio nel
fare il bene dell’altro. Nulla di piu
lontano dalla giustizia quella
caricatura che la dipinge come una
virtu egoista, preoccupata solo di
proteggere e rivendicare quello che
ci appartiene. La prima parola della
giustizia non e mio, ma tuo. San
Tommaso d’Aquino assicura che € la
virtu che ci apre al prossimo e ci fa
scoprire in lui una persona,



spingendoci a procurare il suo bene
attivamenter.

Nabot era giusto perché amava la
legge di Dio, fonte della piu alta
giustizia, e I’eredita dei suoi padri,
che doveva conservare per i suoi figli
e le difese dal capriccio illegittimo di
un re. Alla fine, anche se a prima
vista non sembra, ne usci vincitore,
«Se questa infatti e la volonta di Dio,
e meglio soffrire operando il bene
che facendo il male» (1 Pt 3, 17). Cosi
I’apostolo Pietro esortava
ripetutamente i primi cristiani,
ponendo sempre come modello Gesu,
che ha dato la sua vita per noi. Nella
morte di Cristo acquistano il loro
pieno senso la morte di Nabot e ogni
altra ingiustizia. Santa Maria, che si
era formata nella migliore tradizione
del popolo d’Israele, ci aiutera ad
avere un cuore saggio, che trovi
nell’adesione a Dio ogni sua delizia e
si dedichi con gli altri ad opere di
giustizia piene di carita.



[1] Sant’Ambrogio, De officiis, 2, 5. 17.

[2] Concilio Vaticano II, Gaudium et
spes, n. 17.

[3] San Josemaria, Amici di Dio, n. 87.

[4] Cfr. San Tommaso d’Aquino,
Summa theologiae, 11-11, q. 58, a.2, co.

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-it/meditation/
meditazioni-lunedi-della-11a-settimana-
del-tempo-ordinario/ (07/02/2026)


https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-lunedi-della-11a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-lunedi-della-11a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-lunedi-della-11a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-lunedi-della-11a-settimana-del-tempo-ordinario/

	Meditazioni: Lunedì della 11ª settimana del Tempo Ordinario

