
opusdei.org

Meditazioni: 8
dicembre,
Immacolata
Concezione di Maria

Una riflessione per meditare
nella Solennità dell’Immacolata
Concezione. I temi proposti
sono: Il dogma dell’Immacolata
Concezione di Maria; la bellezza
di una vita santa; chiamati a
una vita di fede, speranza e
carità.

- Il dogma dell'Immacolata
Concezione di Maria

- La bellezza di una vita santa



- Chiamati a una vita di fede,
speranza e carità

«O Maria, gloria del mondo, figlia
della Luce eterna, che tuo Figlio ha
preservata da ogni macchia»1. Oggi,
insieme a tutta la Chiesa, celebriamo
la santità di Maria, la donna di
Nazaret che ha ricevuto tutti i doni e
i frutti dello Spirito Santo. Fin dai
primi tempi gli scrittori cristiani si
sono riferiti alla Madonna come alla
nuova Eva, riconoscendo che era
associata in un modo del tutto
particolare a una nuova creazione
del mondo, all’opera della
redenzione. Il Papa Pio IX definì il
dogma dell’Immacolata Concezione
di Maria l’8 dicembre 1854 con la
bolla Ineffabilis Deus.

La formula centrale del documento,
nel quale si definisce in maniera



chiara la fede della Chiesa, dice: «La
dottrina che sostiene che la
beatissima Vergine Maria fu
preservata, per particolare grazia e
privilegio di Dio onnipotente, in
previsione dei meriti di Gesù Cristo
Salvatore del genere umano, immune
da ogni macchia di peccato originale
fin dal primo istante del suo
concepimento, è stata rivelata da Dio
e ciò deve pertanto essere oggetto di
fede certa e immutabile per tutti i
fedeli»2.

La prima lettura della Messa
riguarda uno dei testi biblici che il
Papa cita nella bolla: il racconto
dell’espulsione dal paradiso dei
nostri progenitori dopo il peccato
originale. Tuttavia il racconto
include anche un annuncio pieno di
speranza. Il Signore si rivolge al
serpente tentatore e gli dice: «Io
porrò inimicizia fra te e la donna, fra
la tua stirpe e la sua stirpe: questa ti
schiaccerà la testa e tu le insidierai il



calcagno» (Gn 3, 15). Questo passo è
chiamato il protovangelo perché è il
primo annuncio della nostra
salvezza.

San Giovanni Paolo II faceva notare
che, per tradizione, il testo della
Genesi «ha ispirato, a partire
dall’antica versione latina: "Ella ti
schiaccerà la testa", molte
rappresentazioni dell’Immacolata
che schiaccia il serpente sotto i suoi
piedi [...]. Questa versione non
corrisponde al testo ebraico, nel
quale non è la donna, bensì la sua
stirpe, il suo discendente, a
calpestare la testa del serpente. Tale
testo attribuisce quindi, non a Maria,
ma a suo Figlio la vittoria su Satana.
Tuttavia, poiché la concezione biblica
pone una profonda solidarietà tra il
genitore e la sua discendenza, è
coerente con il senso originale del
passo la rappresentazione
dell’Immacolata che schiaccia il



serpente, non per virtù propria ma
della grazia del Figlio»3.

Il Prefazio della Messa esamina il
mistero che unisce Maria all’origine
della Chiesa: «Tu hai preservato la
Vergine Maria da ogni macchia di
peccato originale, perché, piena di
grazia, diventasse degna Madre del
tuo Figlio. In lei hai segnato l’inizio
della Chiesa, sposa di Cristo senza
macchia e senza ruga»4. A partire
dalla concezione immacolata di
Maria, quel momento della storia che
oggi ricordiamo con gioia, comincia il
tempo della Chiesa, che è il nostro.

Tutti siamo chiamati a imitare la
santità di nostra madre. Tuttavia, nel
riflettere su questo invito, forse
emerge nella nostra mente «il
sospetto che una persona che non
pecchi affatto sia in fondo noiosa;



che manchi qualcosa nella sua vita:
la dimensione drammatica
dell'essere autonomi»5. Pur sapendo
che non è vero, può darsi che ci frulli
per il capo la preoccupazione che, in
un certo senso, saremo pienamente
umani solo se proveremo questa
tensione che sembra essere assente
nella vita della Madonna.
«Guardando però il mondo intorno a
noi, possiamo vedere che non è così,
che cioè il male avvelena sempre,
non innalza l'uomo, ma lo abbassa e
lo umilia, non lo rende più grande,
più puro e più ricco, ma lo danneggia
e lo fa diventare più piccolo. Questo
dobbiamo piuttosto imparare nel
giorno dell'Immacolata: l'uomo che si
abbandona totalmente nelle mani di
Dio non diventa un burattino di Dio,
una noiosa persona consenziente;
egli non perde la sua libertà. Solo
l'uomo che si affida totalmente a Dio
trova la vera libertà, la vastità
grande e creativa della libertà del
bene»6. In definitiva, l’uomo che



segue i passi di nostra Madre ritrova
se stesso e può avvicinarsi di più a
ogni persona. Questa è l’aspirazione
di Dio che s’intravede nel Vangelo di
oggi, quando Maria riceve l’annuncio
della sua vocazione (Lc 1, 26-38). Ed è
anche l’espressione del misterioso
disegno di Dio per ogni persona.
Come dice san Paolo nella seconda
lettura della Messa: «In Cristo ci ha
scelti prima della creazione del
mondo per essere santi e immacolati
di fronte a lui nella carità» (Ef 1, 4).

«L’angelo, entrando da lei disse:
“Rallegrati, piena di grazia: il Signore
è con te”» (Lc 1, 28). Conoscere i piani
di Dio è motivo di gioia; partecipare
ad essi è il cammino della felicità
sulla terra e in cielo. Possiamo dire
che due sono gli aspetti essenziali di
questo saluto angelico: da un lato,
l’invito a gioire, poiché il Figlio di Dio



annunciato nella Genesi sta per
incarnarsi; dall’altro, c’è la
costatazione della pienezza di grazia
di Maria, e questo ci rivela che la
Madonna è assolutamente santa, che
in essa si manifesterà in una
pienezza di fede, speranza e carità.

Anche noi desideriamo essere
ricolmi di fede e vivere secondo i
piani di Dio. Vorremmo avere una
fede che rimanga per sempre e che
sia feconda quando ci sono compagni
il dolore e le difficoltà; sappiamo che
«se Dio ha voluto innalzare in tal
modo sua Madre, non le ha
risparmiato, durante la sua vita
terrena, né l’esperienza del dolore,
né la stanchezza del lavoro, né il
chiaroscuro della fede»7. Vogliamo
vivere anche di speranza, perché
abbiamo la certezza di essere
partecipi della vittoria del redentore.
Come gli apostoli ravvivarono la loro
speranza vedendo la gloria di Gesù
sul Tabor, così noi contemplando la



piena di grazia possiamo riempirci di
ottimismo nella nostra missione,
anche quando magari umanamente
stiamo attraversando un momento
piuttosto complicato. «Nei momenti
di difficoltà, Maria, la Madre che
Gesù ha regalato a tutti noi, possa
sempre sostenere i nostri passi, possa
sempre dire al nostro cuore: “Alzati!
Guarda avanti, guarda l’orizzonte”,
perché Lei è Madre di speranza»8.
Chiediamo a santa Maria, infine, che
ci ottenga da suo Figlio Gesù una
carità più grande in modo che
possiamo accrescere il nostro amore
a Dio e agli altri. Essere figli di una
così buona Madre ci farà simili a suo
Figlio, che passò su questa terra
facendo il bene e accendendo nei
cuori la luce sempre nuova ed
efficace della grazia divina.



[1] Liturgia delle Ore, solennità
dell’Immacolata Concezione, Inno di
Lode

[2] Pio IX, Lettera apostolica 
Ineffabilis Deus, n. 18.

[3] San Giovanni Paolo II, Udienza
Generale, 29-V-1996.

[4] Messa nella Solennità
dell’Immacolata Concezione di
Maria, Prefazio.

[5] Benedetto XVI, Omelia, 8-XII-2005.

[6] Ibid.

[7] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 172.

[8] Papa Francesco, Udienza generale,
10-V-2017.



pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-it/meditation/

meditazioni-immacolata-concezione-di-
maria/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-immacolata-concezione-di-maria/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-immacolata-concezione-di-maria/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-immacolata-concezione-di-maria/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-immacolata-concezione-di-maria/

	Meditazioni: 8 dicembre, Immacolata Concezione di Maria

