
opusdei.org

Meditazioni: 3ª
domenica di
Quaresima (ciclo B)

Riflessioni per meditare nella
terza domenica del Tempo di
Quaresima. I temi proposti
sono: I comandamenti, acqua
che sazia la nostra sete di
felicità; Gli idoli, surrogati di
Dio; La croce riposiziona la
nostra scala dei valori.

- I comandamenti, acqua che sazia la
nostra sete di felicità

- Gli idoli, surrogati di Dio

- La croce riposiziona la nostra scala
dei valori



La prima lettura della terza
domenica di Quaresima, tratta dal
libro dell’Esodo, ci presenta Dio
mentre promulga il Decalogo. Il
contesto è insieme solenne e
sconvolgente. Nella Sacra Scrittura ci
sono momenti nei quali Dio parla in
maniera affettuosa e intima, come il
sussurro della brezza (cfr. 1Re 19,
11). In questa occasione, invece, si
manifesta col rombo dei tuoni,
fulmini e fuoco: «La voce del Signore
saetta fiamme di fuoco, la voce del
Signore scuote il deserto» (Sal 28 [29],
7-8). Dio parla come il Creatore del
cielo e della terra, come creatore
dell’uomo, e trasmette i suoi
comandamenti tramite Mosè. E lo fa
in forma di proibizioni

È normale che noi possiamo sentire
una certa inquietudine di fronte a
tale manifestazione di Dio.
Potremmo pensare che, con i suoi



comandamenti, voglia privarci di
certi beni e limitare la nostra libertà.
In tal modo, Dio diventa un padrone
sospettoso, un avversario insaziabile
che conviene saziare. Per quanto un
tale sospetto ci si possa presentare
con una certa frequenza, nulla è così
distante dal volto divino. Dio ci ha
fatti a sua immagine e somiglianza e
vuole condividere la sua vita con noi
per renderci partecipi della sua
pienezza. Egli non si compiace «della
morte del malvagio, ma che il
malvagio si converta dalla sua
malvagità e viva» (Ez 33, 11).

A noi sembra che, per vivere
pienamente, non dobbiamo avere
bisogno di alcuna indicazione. Ma la
nostra stessa esperienza ci fa vedere
che spesso finiamo col fare il male
che non vogliamo, e rifiutiamo il
bene che desideriamo veramente
(cfr. Rm 7,19). Dio, con i suoi
comandamenti, ci offre un’acqua che
appaga la nostra «sete di verità, di



gioia, di felicità e di amore»[1]; in
definitiva, una via verso la pienezza,
tracciata da colui che ci ha creato e
che conosce le nostre più profonde
aspirazioni. Al contrario, il demonio
vuole seminare il dubbio sui
comandamenti, presentando Dio
come nemico della vita. Ha fatto così
con i nostri progenitori, tentò di fare
lo stesso con Gesù nel deserto e
continua ancora a farlo giorno per
giorno. Possiamo reagire a queste
insinuazioni unendoci ai sentimenti
del salmista: «La legge del Signore è
perfetta, rinfranca l'anima. (…) I
precetti del Signore sono retti, fanno
gioire il cuore; il comando del
Signore è limpido, illumina gli
occhi» (Sal 18 [19], 8-9).

«Non ti farai idolo né immagine
alcuna di quanto è lassù nel cielo, né
di quanto è quaggiù sulla terra, né di



quanto è nelle acque sotto la terra.
Non ti prostrerai davanti a loro e non
li servirai» (Es 20, 4-5). Alla fine del
suo lungo pellegrinare, il popolo di
Israele ripetutamente affronterà la
tentazione dell’idolatria, la
suggestione di sostituire Dio con
creazioni umane, con realtà che si
possono controllare. Ed è questa la
tentazione più grande:«Più temibili
del Faraone sono gli idoli: potremmo
considerarli come la sua voce in noi.
Potere tutto, essere riconosciuti da
tutti, avere la meglio su tutti: ogni
essere umano avverte la seduzione di
questa menzogna dentro di sé. È una
vecchia strada. Possiamo attaccarci
così al denaro, a certi progetti, idee,
obiettivi, alla nostra posizione, a una
tradizione, persino ad alcune
persone»[2]. Gli idoli ci prospettano
una certa sicurezza, sono un sostituto
di Dio che, in un primo momento,
possiamo controllare come vogliamo.
Tuttavia, prima o dopo, finiscono col
renderci schiavi, perché ci rendono



difficile godere dell’amore divino e
delle relazioni che intrecciano le
nostre esistenze.

L’idolatria, in qualunque forma,
impedisce di afferrare la logica di Dio
e come l’uomo può porsi di fronte a
lui. Una logica che è gratitudine,
dono senza condizioni, e che reclama
da ognuno la fiducia e il distacco
dall’ansia di sicurezza che non
vengono da lui. Gesù, nel vangelo di
questa domenica, rimprovera con
durezza i mercanti del tempio che
hanno trasformato la casa di Dio in
un mercato. Oltre ad aver guastato il
fine di quel luogo destinato alla
preghiera, una delle caratteristiche
di un luogo come un mercato, è che
ognuno può acquistarvi cose con i
propri mezzi. Si può avere la
sicurezza che a una certa quantità di
denaro corrisponda un certo bene.
Chi acquista ha diritti e aspettative,
calcola bene il rischio, traccia
chiaramente la sua posizione di



fronte a chi vende. È triste che la
relazione dell’uomo con Dio possa
diventare una sorta di mercato,
quando invece è chiamata ad essere
qualcosa di molto più grande: il
Signore ci invita a purificare le
nostre sicurezze, a non pretendere di
avere noi stessi il controllo dei
risultati della nostra lotta, a non
voler comprare la nostra salvezza, a
rischiare. La nostra salvezza, la
pienezza di vita alla quale ci chiama,
tiene conto di quello che possiamo
fare; allo stesso tempo, significa
rispondere cercando di aprirci alla
sua grazia, lasciando agire un poco di
più Dio in noi stessi: soltanto Lui, e
non gli idoli, può saziare la nostra
ansia di felicità più profonda.

Sul monte Calvario tutte le idolatrie
cadono come foglie morte. Nessun
idolo è in grado di stare in piedi di



fronte alla croce di Gesù. Per questo,
san Paolo proclama agli abitanti di
Corinto: «Mentre i Giudei chiedono
segni e i Greci cercano sapienza, noi
invece annunciamo Cristo crocifisso:
scandalo per i Giudei e stoltezza per i
pagani; ma per coloro che sono
chiamati, sia Giudei che Greci, Cristo
è potenza di Dio e sapienza di Dio» (1
Cor. 1, 22-24).

Spesso si tende ad esaltare
esageratamente il successo, il potere,
l’abbondanza materiale, il piacere, la
mancanza di contrarietà ... Tuttavia,
il sacrificio di Cristo rivede la nostra
scala dei valori. La croce ci fa vedere
che, spesso, chi appare debole è forte;
che gli insuccessi nascondono semi di
vittoria; che, magari, ciò che sembra
morto e inerte ha invece un principio
di vita; che il dolore può avere
significato e generare vita. Alla fine,
che ognuno dei nostri sforzi faranno
sgorgare in noi la vita eterna. «Con la
sua passione e la sua morte sulla



croce, Cristo ha dato un senso nuovo
alla sofferenza: essa può ormai
configurarci a lui e unirci alla sua
passione redentrice»[3].

Qualche volta, possiamo
sperimentare una certa impotenza di
fronte al nostro dolore o di qualcuno
dei nostri cari. In questi momenti,
può riempirci di consolazione sapere
che la sofferenza è stata ben presente
nella vita del Figlio di Dio. «Il dolore,
commentava san Josemaría, fa parte
dei piani di Dio: la realtà è questa,
benché ci costi capirla. Anche per
Gesù, come uomo, fu costoso
sopportarla: Padre, se vuoi, allontana
da me questo calice! Tuttavia non sia
fatta la mia, ma la tua volontà (Lc 22,
42). (…) Questa accettazione
soprannaturale del dolore è, al tempo
stesso, la massima conquista. Gesù,
morendo sulla Croce, ha vinto la
morte: Dio suscita dalla morte la
vita»[4]. La Vergine Maria, alla quale
non venne risparmiato il dolore di



vedere morire suo Figlio, ci aiuterà a
dare significato alle contrarietà che
nascono nella nostra vita.

[1] San Giovanni paolo II, Messaggio,
4 ottobre 1989.

[2] Francesco, Messaggio, 1 febbraio
2024.

[3] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 1505.

[4] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 168.

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-it/meditation/

meditazioni-domenica-della-3a-
settimana-di-quaresima-ciclo-b/

(20/12/2025)

https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-domenica-della-3a-settimana-di-quaresima-ciclo-b/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-domenica-della-3a-settimana-di-quaresima-ciclo-b/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-domenica-della-3a-settimana-di-quaresima-ciclo-b/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-domenica-della-3a-settimana-di-quaresima-ciclo-b/

	Meditazioni: 3ª domenica di Quaresima (ciclo B)

