
opusdei.org

Meditazioni:
Domenica della 18ª
settimana del Tempo
Ordinario (Anno C)

Riflessione per meditare nella
18ª domenica del Tempo
Ordinario. I temi proposti sono:
il miraggio del vizio; vanità e
discrezione; avidità e distacco.

Il miraggio del vizio 
Vanità e discrezione 
Avidità e distacco 

NELLA SECONDA lettura di oggi, san
Paolo esorta i Colossesi ad aspirare ai
beni del cielo. E, per farlo, li invita
con forza a sradicare ciò che è

• 
• 
• 



mondano nelle loro vite: «impurità,
immoralità, passioni, desideri cattivi
e quella cupidigia che è
idolatria» (Col 3,5). Infatti, una vita
trascinata dal vizio rende difficile
contemplare Dio faccia a faccia in
cielo. Ma non solo: impedisce anche
di assaporare la felicità già su questa
terra. Sebbene a volte il vizio possa
presentarsi come qualcosa di
attraente, dando l’illusione di una
gioia intensa e sicura, in realtà
assomiglia a un miraggio: sembra
reale, ma non lo è. Di solito sfrutta
un bisogno naturale dell’essere
umano – amare ed essere amato, il
benessere, la pace… – e ci fa credere
che un buon modo per soddisfarlo
sia attraverso il peccato. Tuttavia, è
esperienza comune che quel
cammino non porta da nessuna
parte: forse calma per un po’, ma poi
richiede ripetizioni sempre più
frequenti e intense, senza offrire una
vera pace. Provoca, quindi, uno stato
di insoddisfazione permanente e



anche una certa incapacità di godere
dei piaceri più semplici: solo negli
atti viziosi si trova un certo sollievo.

«Il cuore dell’uomo può assecondare
cattive passioni, può dare ascolto a
tentazioni nocive travestite con vesti
suadenti, ma può anche opporsi a
tutto questo. Per quanto ciò possa
risultare faticoso, l’essere umano è
fatto per il bene, che lo realizza
veramente, e può anche esercitarsi in
quest’arte, facendo sì che alcune
disposizioni divengano in lui o in lei
permanenti»[1]. Queste disposizioni
sono le virtù, che ci permettono di
avere l’abitudine di scegliere il bene
non solo di tanto in tanto, ma in
modo stabile. Una persona virtuosa è
più capace di governare le proprie
passioni e quindi di agire con
maggiore libertà: non vuole riempire
il suo cuore in qualche maniera, ma
in modo autentico e profondo,
coerente con la propria identità
cristiana. «La vera virtù – scrive san



Josemaría – non è triste e antipatica,
bensì amabilmente allegra»[2].
Certamente, nel cammino della virtù
non mancheranno la lotta e lo sforzo
per rinunciare all’attrattiva del vizio.
Ma ciò che conta non è il sacrificio
fine a sé stesso, bensì sapere che, in
questo modo, permettiamo alla
grazia di purificarci, costruendo una
libertà interiore che ci permetterà di
godere la vita accanto al Signore. «Il
combattimento spirituale, allora, ci
conduce a guardare da vicino quei
vizi che ci incatenano e a
camminare, con la grazia di Dio,
verso quelle virtù che possono fiorire
in noi, portando la primavera dello
Spirito nella nostra vita»[3].

LA VANITÀ porta a costruire la
propria felicità su ciò che gli altri
pensano di noi. In ebraico, per
indicare questo vizio si usa un
termine che significa “vapore” o
“fiato”. Tenendo presente questo,
possiamo comprendere meglio la



prima lettura di questa domenica,
che riporta l’inizio del Qoèlet: «Vanità
delle vanità, dice Qoèlet, vanità delle
vanità: tutto è vanità» (Qo 1,1-2).
L’autore sacro vuole mostrare che
tutti i desideri del vanitoso –
grandezza, riconoscimento, successo
– sono come il vapore: procurano
solo una soddisfazione effimera,
superficiale, che svanisce
rapidamente; si vive per un attimo di
vapore che, appena passato, non
lascia traccia. «Il Qoelet spiega la
particolare costituzione delle cose, e
ci manifesta e rende presente la
vanità di quanto c’è nel mondo,
affinché comprendiamo che non vale
la pena desiderare ciò che è
transitorio, e che non dobbiamo
rivolgere la nostra attenzione alle
cose futili o di nessun valore»[4].

In un certo senso, la vanità porta a
strumentalizzare le relazioni: si
vedono gli altri come dispensatori di
approvazione. Per il vanitoso, «la sua



persona, le sue imprese, i suoi
successi devono essere mostrati a
tutti: è un perenne mendicante di
attenzione»[5]; «ci si considera il sole,
il centro di coloro che ci sono
accanto; tutto deve ruotare intorno a
noi»[6]. Gesù, durante la sua vita, ha
messo in guardia dal rischio di
compiere opere buone solo per
essere visti dagli altri, perché in tal
modo si preferisce il riconoscimento
umano alla ricompensa divina (cfr. 
Mt 6,1); allo stesso tempo, ha lodato
gesti semplici e discreti, come quello
della povera vedova che diede una
piccola offerta senza che nessuno la
notasse (cfr. Mc 12,41-43). Se
guardiamo attorno a noi,
riconosceremo sicuramente molte
persone che si sacrificano
silenziosamente per noi. La vita
cristiana è composta da tanti gesti –
sorridere quando siamo stanchi,
evitare un commento che potrebbe
ferire, condividere il nostro tempo
con chi magari non ci è troppo



simpatico, un lavoro nascosto di cui
molti hanno beneficiato – che
richiedono uno sforzo probabilmente
ignorato dagli altri, ma che Dio
apprezza come nessuno: «Il Padre
tuo, che vede nel segreto, ti
ricompenserà» (Mt 6,4). E quel
premio sarà una felicità più stabile e
autentica, che non dipende dal
“vapore” dell’opinione altrui, ma
dalla certezza di piacere a Dio.

NEL VANGELO di oggi, Gesù racconta
di un uomo ricco che ha mietuto un
grande raccolto. Di fronte a tanta
abbondanza, pensa che la sua vita
consisterà d’ora in poi nel rilassarsi,
mangiare, bere e divertirsi. «Ma Dio
gli disse: “Stolto, questa notte stessa ti
sarà richiesta la tua vita. E quello che
hai preparato, di chi sarà?”. Così è di
chi accumula tesori per sé e non si
arricchisce presso Dio”» (Lc 12,
20-21). Per questo, Cristo ammonisce:
«Fate attenzione e tenetevi lontani da
ogni cupidigia perché, anche se uno è



nell'abbondanza, la sua vita non
dipende da ciò che egli possiede» (Lc
12, 15). Infatti, il vizio dell’avidità
porta a pensare che la felicità sia una
questione di accumulo di esperienze
o di beni; e tutto ciò che implica una
rinuncia viene percepito come un
dramma, perché non si riesce a
credere che si possa essere felici
senza un certo bene o privandosi di
alcune cose. È ciò che accadde al
giovane ricco: non credette di poter
essere felice vendendo i suoi beni. In
quel passo, l’evangelista dice che se
ne andò triste: questa è la
conseguenza dell’aver affidato la
propria felicità alle ricchezze.

Nel Vangelo, però, troviamo anche
molti altri esempi di persone che, di
fronte alla chiamata del Signore, non
hanno esitato a scegliere Lui sopra
ogni cosa, lasciando ciò che avevano.
E non si trattò di una rinuncia
astratta, generica, ma concreta:
Pietro, Giacomo e Giovanni



lasciarono le barche sulla riva (cfr. 
Lc 5,11), e Matteo abbandonò il suo
lucroso lavoro di esattore delle tasse
(cfr. Mt 9,9). Anche se all’inizio quei
gesti avranno richiesto un certo
sacrificio per gli apostoli, in realtà
essi hanno raggiunto un bene
maggiore, perché invece di
accumulare beni destinati a
consumarsi, hanno riempito il cuore
con qualcosa che non delude e non
scompare: l’amore per Cristo. Per
questo, san Josemaría era certo che
chi decide di vivere per il Signore, in
realtà, non perde nulla[7]. Questo,
ovviamente, non significa
disinteressarsi completamente delle
realtà materiali. «È logico che tu
debba adoperare mezzi materiali –
commentava il fondatore dell’Opus
Dei –. Metti però un impegno molto
grande per essere distaccato da tutto
ciò che è terreno, per utilizzarlo
pensando sempre al servizio di Dio e
degli uomini»[8]. Possiamo chiedere
alla Vergine Maria di aiutarci ad



avere un cuore libero, capace di
vedere come un guadagno tutto ciò
che ci avvicina di più a suo Figlio.

[1] Papa Francesco, Udienza, 13
marzo 2024

[2] San Josemaría, Cammino, n. 657

[3] Papa Francesco, Udienza, 3
gennaio 2024

[4] San Basilio, In principium
Proverbiorum 1

[5] Papa Francesco, Udienza, 28
febbraio 2024

[6] San Josemaría, Amici di Dio, n.
101

[7] Cfr. san Josemaría, Solco, n. 21

[8] San Josemaría, Forgia, n. 728



pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-it/meditation/

meditazioni-domenica-della-18a-
settimana-del-tempo-ordinario-anno-c/

(16/12/2025)

https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-domenica-della-18a-settimana-del-tempo-ordinario-anno-c/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-domenica-della-18a-settimana-del-tempo-ordinario-anno-c/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-domenica-della-18a-settimana-del-tempo-ordinario-anno-c/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-domenica-della-18a-settimana-del-tempo-ordinario-anno-c/

	Meditazioni: Domenica della 18ª settimana del Tempo Ordinario (Anno C)

