
opusdei.org

Meditazioni: 14ª
domenica del Tempo
Ordinario (ciclo B)

Riflessioni per meditare nella
quattordicesima domenica del
Tempo Ordinario. I temi
proposti sono: Un sguardo
verticale; Toccare la propria
debolezza; Una vita senza
maschere.

- Un sguardo verticale

- Toccare la propria debolezza

- Una vita senza maschere



«A te alzo i miei occhi, a te che siedi
nei cieli» (Sal 123, 1). Le parole del
salmista ci ricordano una verità
essenziale: abbiamo bisogno di
alzare lo sguardo verso Dio.
Sappiamo, per esperienza, che la 
visione orizzontale, meramente
terrena, non basta a farci capire chi
siamo, quali siano i nostre più
profondi aneliti, qual è il senso della
vita. Al contrario, la visione verticale,
orientata a Dio, ci ricorda che il
nostro principio e il nostro fine sono
divini e non solamente terreni. Il
nostro desiderio di trascendenza, la
nostra nostalgia di Dio, risponde a
una profonda realtà che nessuna
creatura può soddisfare.

Eppure non sempre è facile
riconoscere tale necessità di alzare lo
sguardo al Signore. A volte può
costare tenere lo sguardo verso l’alto,
come pure le braccia per la lotta e
per la preghiera, come quando Mosè
chiedeva l’intercessione di Dio



mentre gli israeliti cercavano di
vincere sugli amaleciti (Cfr. Es 17,
11-13). Con frequenza percepiamo
prossima la tentazione di lasciarci
attrarre da realtà che non sono
cattive in sé stesse, ma che possono
arrivare a occupare il posto di Dio e
ad annebbiare il nostro sguardo: il
piacere, l’onore, la ricchezza, il
potere... Quando volgiamo il nostro
cuore esclusivamente verso tutto ciò
e pretendiamo di saziare così la
nostra sete di Dio, sappiamo che
presto o tardi giunge la frustrazione,
perchè in realtà siamo fatti per cose
più preziose. Allora davanti ai nostri
occhi si presentano due possibilità: o
continuare a perseguire con maggior
insistenza quei desideri terreni – che
comunque ci lasceranno
insoddisfatti, dato che, essendo, come
sono, beni finiti, possono offrirci
soltanto un limitato benessere –
oppure mettere di nuovo al centro
della nostra vita l’amore del Signore,
come unico bene eterno e realmente



necessario e dal quale tutto acquista
il suo vero significato.

L’Antico Testamento ci racconta
come il popolo di Israele, in tante
occasioni, si dimenticò di Dio e
adottò una visione orizzontale. Il
Signore allora suscitò i profeti che
ricordassero agli israeliti la loro
vocazione originaria. Uno di loro è
stato Ezechiele, al quale il Signore
disse: «Figlio dell’uomo, io ti mando
ai figli d’Israele, a una razza di
ribelli, che si sono rivoltati contro di
me. Essi e i loro padri si sono
sollevati contro di me fino ad oggi.
Quelli ai quali ti mando sono figli
testardi e dal cuore indurito. Tu dirai
loro: “Dice il Signore Dio”. Ascoltino
o non ascoltino – dal momento che
sono una genìa di ribelli –, sapranno
almeno che un profeta si trova in
mezzo a loro» (Ez 2, 3-5). Noi
cristiani, con la nostra testimonianza,
possiamo ricordare che l’uomo è
chiamato a molto più che divertirsi,



mangiare, bere e spassarsela (cfr. Lc
12, 19). Guardiamo verso l’alto come
risposta a una chiamata divina che ci
farà felici in terra e in cielo.

«Desiderare significa tenere vivo il
fuoco che arde dentro di noi e ci
spinge a cercare oltre l’immediato,
oltre il visibile. Desiderare è
accogliere la vita come un mistero
che ci supera, come una fessura
sempre aperta che invita a guardare
oltre, perché la vita non è “tutta qui”,
è anche “altrove”»[1]. C’è in noi un
fuoco che nasce da una solitudine
originaria che ci spinge a cercare in
Dio l’unico che può appagare questo
fuoco, guarire le nostre ferite e
saziare la nostra sete di compagnia.
Come san Paolo, anche noi ci
rendiamo conto delle nostre
limitazioni, e chiediamo
insistentemente che ci venga tolta la



spina dalla nostra carne: quella che
però, con la sua presenza, impedisce
che ci riempiamo di superbia (cfr. 
2Cor 12, 7-8).

Nel mentre preghiamo per
comprendere le nostre ferite
dall’interno delle piaghe aperte di
Gesù in croce, ricordiamo la
confortante risposta che il Signore
diede a san Paolo: «Ti basta la mia
grazia; la forza infatti si manifesta
pienamente nella debolezza» (2Cor
12, 9). In questo modo, riconosciamo
che le debolezze personali non
hanno l’ultima parola: sono lì per
farci accogliere la grazia divina, per
ricordarci che siamo forti nel
Signore, di una fortezza che non è la
nostra. Gli errori del passato cercano
di incatenarci alla dimensione 
orizzontale, a credere che la nostra
vita non potrà mai dispiegare le ali.
La grazia, invece, ci proietta verso il
futuro, ci porta verso l’alto, facendoci
vedere che con l’aiuto della grazia



divina siamo molto di più della
nostra storia.

Accettare le proprie ferite e
abbandonarle nelle mani di Dio,
conduce alla gioia. «Mi vanterò
quindi ben volentieri delle mie
debolezze – scrive san Paolo –,
perché dimori in me la potenza di
Cristo. Perciò mi compiaccio nelle
mie debolezze, negli oltraggi, nelle
difficoltà, nelle persecuzioni, nelle
angosce sofferte per Cristo: infatti
quando sono debole, è allora che
sono forte» (2Cor 12, 9-10). Toccare la
propria debolezza, invece di essere
qualcosa di umiliante, può essere
una fonte di gioia perchè aiuta a
cogliere la grazia divina nella
propria vita. E ci spingerà a lottare
con speranza, sapendo che non
contiamo soltanto sulle nostre forze.
«Quando mi sento capace di tutti gli
orrori e di tutti gli errori commessi
dalle persone più abiette, capisco
bene che posso non essere fedele…



Ma questa incertezza è una delle
premure dell’Amore di Dio, che mi
porta a restare afferrato, come un
bambino, alle braccia di mio Padre,
lottando ogni giorno un po’ per non
separarmi da Lui. Così sono sicuro
che Dio non mi lascerà dalla sua
mano»[2].

«Dio innalza nello stesso momento in
cui umilia. Se l’anima è docile, se
obbedisce, se accetta
coraggiosamente la purificazione, se
vive per fede, vedrà con una
chiarezza inaspettata, che gli farà
pensare di essere stato cieco dalla
nascita»[3]. Se l’anima reagisce in
questo modo, con fede e senso
soprannaturale di fronte alle cose
che all’inizio umiliano, troverà luce e
vedrà. Non le succederà come agli
abitanti di Nazaret, che di fronte alla
predicazione di Gesù si sono



scandalizzati e non lo hanno
riconosciuto come Messia,
nonostante l’avessero proprio
davanti agli occhi. «Da dove gli
vengono queste cose? E che sapienza
è quella che gli è stata data? E i
prodigi come quelli compiuti dalle
sue mani?» (Mc 6, 2-3).

A volte possiamo pensare che Dio e
gli altri abbiano una buona opinione
di noi soltanto perché conoscono la
nostra versione migliore. Riteniamo
che se scoprissero i nostri difetti e le
nostre insicurezze, il loro giudizio
cambierebbe totalmente. Per questo
nascondiamo tutto ciò che potrebbe
umiliarci, con le tensioni interne che
questo determina, e confidiamo sulle
sole nostre capacità personali per
risolvere i nostri problemi. Questa
impostazione, alla lunga, oltre a
rivelarsi stancante, ci impedisce di
accettare l’aiuto che il Signore e
quelli che ci vogliono bene possano
offrirci. E, al tempo stesso, può



produrre in noi una certa difficoltà a
comprendere le difficoltà degli altri.
«Il Maligno ci fa guardare con
giudizio negativo la nostra fragilità,
lo Spirito invece la porta alla luce con
tenerezza. È la tenerezza la maniera
migliore per toccare ciò che è fragile
in noi. Il dito puntato e il giudizio che
usiamo nei confronti degli altri molto
spesso sono segno dell’incapacità di
accogliere dentro di noi la nostra
stessa debolezza, la nostra stessa
fragilità»[4].

Quando viviamo la nostra relazione
con Dio e con gli altri senza
maschere, possiamo far vedere che
l’amore divino non pone condizioni.
«Non devi aver paura che gli altri
vedano i tuoi difetti personali, i tuoi e
i miei – predicava san Josemaría –; io
ci tengo a renderli pubblici,
raccontando la mia lotta ascetica
personale, il mio desiderio di
rettificare in questo o quel punto
della mia battaglia per essere leale



verso il Signore. Lo sforzo per
sradicare e vincere le nostre miserie
sarà già un modo per indicare agli
altri i sentieri divini»[5]. La Vergine
Maria, madre buona, ci aiuti a
considerare con tenerezza e
comprensione gli errori nostri e
altrui.

[1] Francesco, Omelia, 6 gennaio
2022.

[2] San Josemaría, Via Crucis, XIV
stazione, n. 5.

[3] San Josemaría, Lettera 2, n. 17.

[4] Francesco, Patris Corde, n. 2.

[5] San Josemaría, Amici di Dio, n.
163.



pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-it/meditation/

meditazioni-domenica-della-14a-
settimana-di-quaresima-ciclo-b/

(05/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-domenica-della-14a-settimana-di-quaresima-ciclo-b/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-domenica-della-14a-settimana-di-quaresima-ciclo-b/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-domenica-della-14a-settimana-di-quaresima-ciclo-b/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-domenica-della-14a-settimana-di-quaresima-ciclo-b/

	Meditazioni: 14ª domenica del Tempo Ordinario (ciclo B)

