
opusdei.org

Meditazioni: 7ª
domenica del Tempo
Ordinario (ciclo A)

Riflessioni per meditare nella
settima domenica del Tempo
Ordinario. I temi proposti sono:
La santità di Dio, Gesù è il
cammino, Amare i nemici.

- La santità di Dio

- Gesù è il cammino

- Amare i nemici



La volontà del Signore è quella di
condividere la sua vita divina con gli
uomini. Dio incarica Mosè di
trasmettere questo desiderio ai figli
di Israele: «siate santi, perché io, il
Signore, vostro Dio, sono santo» (Lev
19, 2). L'invito alla santità è presente
fin dall'inizio anche nella
predicazione di Gesù. Sulle rive del
mare di Galilea, il Maestro propone
alle folle un modello di vita elevato:
«siate perfetti come è perfetto il
Padre vostro celeste» (Mt 5, 48).

Queste parole possono sembrare
sorprendenti, perché non c'è giorno
in cui non sentiamo la nostra
imperfezione, i nostri limiti e i nostri
errori. Conoscendo, anche solo
superficialmente, la debolezza che di
solito ci accompagna, è facile
preoccuparsi: come posso aspirare
alla perfezione di cui parla Gesù? O
meglio, di che tipo di perfezione sta
parlando il Signore? Non è certo il
perfezionismo umano, ma il modo di



essere di un Dio che è amore,
gratuità e misericordia. Questa
certezza fece esclamare a san
Josemaría: «Dammi, Signore, l'amore
con cui vuoi che io ti ami»[1]. L'amore
non è una risorsa propria, ma un
dono che riceviamo da Dio per
condividerlo. «Chi accoglie il Signore
nella propria vita e lo ama con tutto
il cuore è capace di un nuovo inizio.
Riesce a compiere la volontà di Dio:
realizzare una nuova forma di
esistenza animata dall’amore e
destinata all’eternità»[2].

Cerchiamo di riempirci della santità
di Dio e della sua perfezione, così
diversa di quella che immaginavamo;
non è una meta irraggiungibile,
perché contiamo sull’aiuto dello
Spirito Santo. «Non sapete voi che
siete il tempio di Dio, e che lo Spirito
di Dio abita in voi?» (1Cor 3, 16),
ricorda san Paolo ai Corinzi. «La
santità cristiana non è prima di tutto
opera nostra, ma è frutto della



docilità (…). Lo Spirito Santo ci può
purificare, ci può trasformare, ci può
plasmare giorno per giorno»[3].

Con l'incarnazione di Dio nel suo
figlio Gesù Cristo, questo ideale di
perfezione non è astratto, ma prende
corpo. In Cristo, Dio si è fatto carne
per essere vicino a ogni essere
umano, per rivelarci il suo amore
infinito in modo molto
comprensibile. Nel suo Figlio, ci
chiama a una vita di vicinanza e
comunione con lui. «La santità di Dio
ci viene comunicata in Cristo»[4].
Gesù è la fonte di ogni santità, perché
«Dalla sua pienezza noi tutti
abbiamo ricevuto:grazia su
grazia» (Gv 1, 16).

La nostra perfezione non sta quindi
solo nel perseguire obiettivi che si
raggiungono dopo molti sforzi.



Anche se questo è presente, la
perfezione a cui Dio ci chiama è
piuttosto una questione di aprirsi a
condividere questo cammino con
Gesù, seguirlo da vicino, vivere come
lui ha vissuto ed essere testimoni di
questa gioia. «Il grande segreto della
santità si riduce ad assomigliare
sempre più a Lui, che è l'unico e
amabile Modello»[5]. Se permettiamo
a Gesù di abitare in noi, impareremo
a vivere come veri figli di Dio;
perché, come insegna san Josemaría,
la santità non è altro che la «pienezza
della filiazione divina»[6].

In ogni Eucaristia - dove riviviamo la
morte e la risurrezione di Gesù -
proclamiamo questa santità che è Dio
stesso: «Santo, Santo, Santo, è il
Signore, Dio dell’universo». Lui, che è
tre volte santo, ci rende partecipi
della sua santità. Dandoci il suo
Corpo e il suo Sangue, possiamo
realizzare ciò che sarebbe del tutto
impossibile con le nostre sole forze:



diventare una cosa sola con Cristo,
fino alla piena identificazione con
lui. Riceviamo, quindi, nel Signore,
tutte le ricchezze di Dio, come ci
ricorda san Paolo: «Tutto è vostro!
Ma voi siete di Cristo e Cristo è di
Dio» (1Cor 3, 22-23).

La santità che Dio ci dona,
rendendoci un po' più simili a lui, è
orientata a una dedizione libera e
generosa ai nostri fratelli e sorelle.
Gesù ci esorta ad amare come lui ha
amato noi, cercando di riempire con
il nostro amore il vuoto dei cuori che
ci stanno vicini. «Se uno ti dà uno
schiaffo sulla guancia destra, tu
porgigli anche l'altra, e a chi vuole
portarti in tribunale e toglierti la
tunica, tu lascia anche il mantello. E
se uno ti costringerà ad
accompagnarlo per un miglio, tu con
lui fanne due» (Mt 5, 39-41). La



proposta di Gesù è così radicale che
include qualcosa che, umanamente
parlando, sembra una chimera:
amare i propri nemici. Vale a dire,
coloro che ci hanno offeso, che non la
pensano come noi, che ci complicano
la vita o che ci sono semplicemente
sgraditi. Se questo «dipendesse solo
da noi, sarebbe impossibile. Ma
ricordiamoci che, quando il Signore
chiede qualcosa, vuole donarla»[7]. E
non solo ci aiuta, ma ci ha anche dato
l'esempio chiedendo perdono per
coloro che lo hanno crocifisso (cfr. Lc
23, 34).

San Josemaría scriveva: «Se si
devono amare anche i nemici —
intendo coloro che ci considerano
loro nemici: per quanto mi riguarda,
non mi sento nemico di niente e di
nessuno — a maggior ragione
bisognerà amare coloro che sono
semplicemente lontani, coloro che ci
sono meno simpatici, coloro che, per
motivi di lingua, di cultura, di



educazione, sembrano il mio o il tuo
opposto»[8]. In questo modo, la vera
santità assume la forma di amare
una persona che ci contraria o parla
male di noi, di salutare un'altra
persona che magari non pensiamo lo
meriti, o di perdonare quando
qualcosa ci ha ferito. «Ecco la novità
del Vangelo, che cambia il mondo
senza far rumore»[9]. Inoltre, anche
noi dovremo spesso chiedere
perdono, a torto o a ragione, per
ristabilire l'unità, che è la cosa più
importante. Possiamo rivolgerci a
Maria perché ci aiuti ad amare i
nostri fratelli con tutto il cuore.

[1] San Josemaría, Forgia, n. 270.

[2] Benedetto XVI, Angelus, 20-
II-2011.

[3] Francesco, Omelia, 23-II-2014.



[4] San Giovanni Paolo II, Omelia, 18-
II-1996.

[5] San Josemaría, Forgia, n. 752.

[6] San Josemaría, Lettera 10, n. 8.
Traduzione nostra.

[7] Francesco, Angelus, 20-II-2022.

[8] San Josemaría, Amici di Dio, n.
230.

[9] Benedetto XVI, Angelus, 18-
II-2007.

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-it/meditation/

meditazioni-domenica-7a-tempo-
ordinario-ciclo-a/ (04/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-domenica-7a-tempo-ordinario-ciclo-a/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-domenica-7a-tempo-ordinario-ciclo-a/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-domenica-7a-tempo-ordinario-ciclo-a/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-domenica-7a-tempo-ordinario-ciclo-a/

	Meditazioni: 7ª domenica del Tempo Ordinario (ciclo A)

