
opusdei.org

Meditazioni: 2ª
domenica di
Quaresima (ciclo A)

Riflessioni per meditare nella
seconda domenica di
Quaresima. I temi proposti
sono: Il deserto e il monte sono
luoghi di silenzio; Dio ci
divinizza nella preghiera; Il
mistero di Dio ci viene rivelato
progressivamente.

- Il deserto e il monte sono luoghi di
silenzio

- Dio ci divinizza nella preghiera

- Il mistero di Dio ci viene rivelato
progressivamente



La liturgia di domenica scorsa ci
presentava Gesù e il demonio faccia
a faccia nel deserto. In questa
seconda domenica di Quaresima,
invece, ci trasferiamo sul monte
Tabor per assistere al glorioso
avvenimento della Trasfigurazione
del Signore. Se nel deserto «vediamo
Gesù pienamente uomo, che
condivide con noi persino la
tentazione», sul Tabor «lo
contempliamo come Figlio di Dio, che
divinizza la nostra umanità»[1].
Tuttavia, pur essendo contrastanti, le
due vicende anticipano il mistero
pasquale: «La lotta di Gesù con il
tentatore preludia al gran duello
finale della Passione, mentre la luce
del suo corpo trasfigurato anticipa la
gloria della Risurrezione»[2].

Il deserto e il monte hanno in
comune che sono luoghi appartati,
dove regna la solitudine. In essi si



ritira Gesù, spinto dallo Spirito Santo,
per pregare con il Padre. La Sacra
Scrittura ci mostra che in questi
spazi, senza alcun rumore, Dio si
rivela in una maniera del tutto
particolare. Per questo tutti noi
abbiamo bisogno di spazi e di periodi
di silenzio nei quali, facendo cessare
i rumori che di solito ci avvolgono,
possiamo propiziare un
raccoglimento interiore nel quale
ascoltare il sussurro di Dio. «Il
silenzio è capace di scavare uno
spazio interiore nel profondo di noi
stessi, per farvi abitare Dio, perché la
sua Parola rimanga in noi, perché
l’amore per Lui si radichi nella
nostra mente e nel nostro cuore, e
animi la nostra vita»[3].

È normale che il silenzio ci faccia
sentire un certo timore, perché ci
richiede di entrare nella nostra
intimità per scoprire la verità della
nostra esistenza. È anche normale
che all’inizio ci costi abbassare in



quei momenti il livello di rumore.
Ma quando lo cerchiamo in mezzo al
trambusto quotidiano, tra l’andare e
il venire tante volte accelerato,
stiamo aprendo un cammino alla
presenza di Dio. Spesso il Signore
aspetta il nostro silenzio per
rivelarsi.

Pietro, Giacomo e Giovanni, una
volta saliti sul Tabor, si vedono
immersi inaspettatamente nella
preghiera di Gesù. Essi nel passato
avevano contemplato molte volte il
volto del Maestro; lo avevano
guardato mentre pregava, quando
predicava l’arrivo del Regno o
guariva molti malati. Forse avevano
visto riflessi sul volto di Cristo i
sentimenti che riempivano il suo
cuore. Eppure in cima al Tabor
vedono in una maniera nuova quel
volto tanto amato.



Gesù rivela la sua gloria ai tre amici:
«E fu trasfigurato davanti a loro: il
suo volto brillò come il sole e le sue
vesti divennero candide come la
luce» (Mt 17, 2). È tale l’impressione
che produsse in loro la
contemplazione del corpo glorioso
del Signore, che Pietro, al colmo
dell’entusiasmo, esclamò senza
sapere quello che diceva: «Signore, è
bello per noi essere qui! Se vuoi, farò
qui tre capanne, una per te, una per
Mosè e una per Elia» (Mt 17, 4). I
discepoli si sentirono divinizzati. «La
preghiera è l’elevazione dell’anima a
Dio»[4], afferma san Giovanni
Damasceno in una espressione
inserita nel Catechismo della Chiesa;
è uno spazio di silenzio davanti a
Dio, dove andiamo per riempirci di
lui, per spegnere la nostra sete.

I discepoli furono sconvolti da quel
che vedevano sul Tabor. «L’orazione
ci procurerà la divinizzazione buona,
umile, santa – scriveva san Josemaría



– ; potremo lavorare senza alcun
pericolo in qualsiasi ambiente [...]. Se
seguiremo di continuo, con
perseveranza, le cose divine, il
Signore ci darà a piene mani la
ricchezza dei suoi doni, la
divinizzazione buona»[5]. «Allo stesso
tempo non è sana una preghiera
estranea alla vita; una preghiera che
ci allontani dalle cose concrete della
vita diventa spiritualismo o, peggio
ancora, ritualismo. Ricordiamo che
Gesù, dopo aver mostrato ai discepoli
la sua gloria sul monte Tabor, non
vuole protrarre questo momento di
estasi, ma ridiscende con loro dalla
montagna e riprende la strada di
ogni giorno. Questa esperienza,
infatti, doveva rimanere nei cuori
come luce e forza della loro fede;
anche una luce e una forza per i
giorni che sarebbero venuti: quelli
della Passione»[6].



Come era accaduto durante il
Battesimo del Signore nel fiume
Giordano, anche sul monte Tabor
«apparve tutta la Trinità: il Padre
nella voce, il Figlio nell’Uomo, lo
Spirito nella nube luminosa»[7].
Stupiti da ciò che succedeva davanti
ai loro occhi, i tre discepoli di Gesù
ricevono una rivelazione che
comprenderanno molto tempo dopo:
che l’unico Dio è, allo stesso tempo,
una Trinità di persone. Il mistero di
Dio ci viene svelato
progressivamente nella preghiera,
molte volte preparata dalla lettura
spirituale e dalla formazione
personale. In tal modo spianeremo la
strada allo Spirito Santo, affinché sia
lui a purificare un po’ alla volta la
nostra idea di Dio e ci insegni a
trattarlo con semplicità e fiducia. Lo
Spirito Santo farà di noi «uomini e
donne trasfigurati»[8], che si sono
lasciati rigenerare, correggere e
consolare.



Quando Pietro stava ancora
parlando, «una nube luminosa li
coprì con la sua ombra. Ed ecco una
voce dalla nube che diceva: "Questi è
il Figlio mio, l'amato: in lui ho posto
il mio compiacimento. Ascoltatelo".
All'udire ciò, i discepoli caddero con
la faccia a terra e furono presi da
grande timore» (Mt 17, 5-6). Sono
parole e momenti che gli apostoli
non dimenticheranno più. Uniti alla
preghiera di Gesù, anche noi
potremo scoprire la meraviglia di
ascoltarlo e di comprendere la nostra
condizione di figli di Dio. «La
preghiera è la relazione vivente dei
figli di Dio con il loro Padre
infinitamente buono, con il Figlio suo
Gesù Cristo e con lo Spirito Santo [...].
La vita di preghiera consiste quindi
nell’essere abitualmente alla
presenza del Dio tre volte Santo e in
comunione con lui»[9]. Maria, che si
lasciò plasmare interiormente dalla
grazia, ci può aiutare a trovare questi
momenti di silenzio nei quali



possiamo approfondire la nostra
condizione di figli.

[1] Benedetto XVI, Angelus, 17-
II-2008.

[2] Ibid.

[3] Benedetto XVI, Udienza, 7-
III-2012.

[4] San Giovanni Damasceno De fide
orthodoxa, 3, 24.

[5] San Josemaría, Lettera 2, n. 54d.

[6] Francesco, Udienza, 9-VI-2021

[7] San Tommaso d’Aquino, Summa
Theologiae, III, c. 45, a. 4, ad 2.

[8] San Giovanni Paolo II, Omelia, 11-
III-2001.



[9] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 2565.

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-it/meditation/

meditazioni-domenica-2a-settimana-di-
quaresima-ciclo-a/ (14/12/2025)

https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-domenica-2a-settimana-di-quaresima-ciclo-a/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-domenica-2a-settimana-di-quaresima-ciclo-a/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-domenica-2a-settimana-di-quaresima-ciclo-a/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-domenica-2a-settimana-di-quaresima-ciclo-a/

	Meditazioni: 2ª domenica di Quaresima (ciclo A)

