
opusdei.org

Meditazioni: 29ª
domenica del Tempo
Ordinario (ciclo A)

Riflessioni per meditare nella
ventinovesima domenica del
Tempo Ordinario. I temi
proposti sono: Una domanda
senza un’apparente via d’uscita;
A Cesare quello che è di Cesare;
A Dio quello che è di Dio.

- Una domanda senza un’apparente
via d’uscita

- A Cesare quello che è di Cesare

- A Dio quello che è di Dio



I capi del popolo di Israele cercano la
alcuni giorni di scoprire qualche
incoerenza nelle parole di Gesù.
Questa volta gli pongono una
domanda che secondo loro
richiederebbe una precisa presa di
posizione: «È lecito o no pagare il
tributo a Cesare?» (Mt 22,17). Vale la
pena ricordare che per il popolo
ebreo non era per nulla comodo far
parte dell’impero romano; e non solo
per ragioni politiche, ma anche
religiose perché il culto che
concedeva all’imperatore era un
affronto al Dio di Israele. Perciò
mettono il Signore davanti a una
questione che apparentemente non
ha scappatoie: se afferma che è
lecito, sarebbe considerato un
traditore da quelli del suo stesso
popolo; se dichiara che non lo è,
allora potrebbe essere accusato di
ribellione davanti alle autorità
romane.



Con la sua risposta Gesù si colloca al
di sopra della polemica: «Rendete
dunque a Cesare quello che è di
Cesare e a Dio quello che è di
Dio» (Mt 22,21). Per un verso ricorda
gli obblighi di ogni cittadino nei
confronti dello Stato: ammette che si
deve pagare il tributo in quanto
l’immagine presente nella moneta è
quella del Cesare. Però indica la
responsabilità di ogni uomo davanti
a Dio, perché nel nostro cuore e nella
nostra anima è impressa l’immagine
divina. Il dilemma che vogliono
porre i capi di Israele, dunque, è solo
apparente.

San Josemaría, in questo senso,
ricordava spesso che «non vi è – non
può esserci – contrapposizione tra il
servizio a Dio e il servizio agli
uomini; fra l’esercizio dei nostri
diritti e doveri civili, e quelli religiosi;
tra l’impegno per costruire e
migliorare la città terrena e la
convinzione che camminiamo in



questo mondo diretti alla patria
celeste»[1]. In realtà succede proprio il
contrario: i due ambiti, quando sono
vissuti in maniera ordinata, si
alimentano reciprocamente. Dare
gloria a Dio ci porterà ad aver cura
del mondo che è uscito dalle sue
mani e che ci ha dato in eredità; nello
stesso tempo, quando lavoriamo per
un mondo più giusto, gomito a
gomito con gli altri cittadini, è lì che
possiamo unirci al lavoro di Dio.

«Quello che è di Cesare rendetelo a
Cesare». San Josemaría ripeteva
spesso che noi cristiani lavoriamo in
questo mondo con i piedi sulla terra
e la testa nel cielo. In questo senso,
faceva osservare ai suoi figli che
«qualsiasi specie di evasione dalle
realtà oneste di tutti i giorni significa
per voi uomini e donne del mondo, il
contrario della volontà di Dio»[2]. Nei



doveri e negli obblighi verso la
società il cristiano trova il suo
cammino di santità; siamo chiamati a
contribuire con il nostro lavoro a far
sì che il mondo sia un luogo migliore,
a vivificare con la luce di Cristo tutti
gli ambienti e le professioni della
terra.

«Tutto è vostro! Ma voi siete di Cristo
e Cristo è di Dio» (1 Cor 3, 22-23),
spiegava san Paolo. «Davanti a
questa realtà – ha scritto il prelato
dell’Opus Dei –, ci rallegriamo delle
gioie degli altri, godiamo di tutte le
cose buone che ci circondano e ci
sentiamo ingaggiati dalle sfide dei
giorni nostri»[3]. Molte persone, a
causa delle situazioni di guerra o di
povertà esistenti in diversi luoghi,
attraversano momenti di sofferenza
e di grandi necessità. Le parole di san
Paolo sono un invito a fare nostri i
problemi del mondo, cominciando da
quelli che abbiamo più a portata di
mano: una situazione familiare



dolorosa, un conflitto di lavoro, la
fatica che richiede stimolare gli altri
a insistere in un progetto che si è
arenato, o tante altre situazioni che
fanno parte delle nostre prospettive
immediate.

Tutti possiamo contribuire a rendere
meno gravi i problemi del nostro
tempo e dell’ambiente in cui
viviamo. Per la comunione dei santi
sappiamo che possiamo aiutarci a
vicenda attraverso la preghiera e i
sacramenti. Inoltre, con i nostri
talenti personali possiamo passare
all’azione e migliorare, nella misura
delle nostre possibilità, la vita delle
persone bisognose che ci passano
accanto. «Nel mezzo di crisi e
tempeste, il Signore ci interpella e ci
invita a risvegliare e attivare questa
solidarietà capace di dare solidità,
sostegno e un senso a queste ore in
cui tutto sembra naufragare. Possa la
creatività dello Spirito Santo
incoraggiarci a generare nuove



forme di familiare ospitalità, di
feconda fraternità e di universale
solidarietà»[4].

«Quello che è di Dio, a Dio». Dopo
aver ricordato la liceità di pagare il
tributo a Cesare, Gesù ribadisce una
realtà molto più profonda: siamo di
Dio. Le relazioni che intavoliamo in
una società sono importanti, fanno
parte della nostra personalità e delle
gioie e aneliti della vita; però il
Signore ricorda, se vogliamo andare
più in profondità, che siamo stati
creati a immagine divina. «Se sulle
monete romane era impressa l’effige
di Cesare e per questo a lui esse
andavano rese, nel cuore dell’uomo
c’è però l’impronta del Creatore,
unico Signore della nostra vita.
L’autentica laicità non è, pertanto,
prescindere dalla dimensione
spirituale, ma riconoscere che



proprio questa, radicalmente, è
garante della nostra libertà e
dell’autonomia delle realtà terrene,
grazie ai dettami della Sapienza
creatrice che la coscienza umana sa
accogliere ed attuare»[5].

È Dio che ci ha donato tutto ciò che
siamo. Perciò possiamo vivere la
nostra quotidianità «nel ri-
conoscimento di questa nostra
appartenenza fondamentale e nella
ri-conoscenza del cuore verso il
nostro Padre, che crea ognuno di noi
singolarmente, irripetibile, ma
sempre secondo l’immagine del suo
Figlio amato»[6]. Sapere che noi tutti
dipendiamo da Dio non ci rende
meno umani, né indebolisce le nostre
relazioni; ci svela, piuttosto, un’altra
realtà: sapendo che siamo figli
amatissimi del Creatore scopriamo la
nostra più eccelsa dignità, e questo ci
permette di comprenderci come
fratelli. Inoltre, noi cristiani, quando
ci dedichiamo alle realtà terrene,



stiamo restituendo a Dio ciò che gli
appartiene: così possiamo guardare
sempre con speranza al futuro e
rispondere con slancio alle sfide del
nostro tempo. Possiamo chiedere alla
Vergine Maria che, con l’aiuto di Dio,
facciamo del mondo un luogo
migliore, così come ella fece nella sua
casa a Nazaret.

[1] San Josemaría, Amici di Dio, n.
165.

[2]> San Josemaría, Amare il mondo
appassionatamente, n. 114.

[3] Mons. Fernando Ocáriz, Lettera
pastorale, 19-III-2022, n. 7.

[4] Papa Francesco, Udienza, 2-
IX-2020.

[5] Benedetto XVI, Udienza, 17-
IX-2008.



[6] Papa Francesco, Angelus, 22-
X-2017.

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-it/meditation/

meditazioni-domenica-29a-settimana-
tempo-ordinario-ciclo-a/ (20/12/2025)

https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-domenica-29a-settimana-tempo-ordinario-ciclo-a/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-domenica-29a-settimana-tempo-ordinario-ciclo-a/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-domenica-29a-settimana-tempo-ordinario-ciclo-a/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-domenica-29a-settimana-tempo-ordinario-ciclo-a/

	Meditazioni: 29ª domenica del Tempo Ordinario (ciclo A)

