opusdei.org

Meditazioni: 302
domenica del Tempo
Ordinario (ciclo C)

Riflessione per meditare la 302
domenica del Tempo Ordinario.
I temi proposti sono: P'umilta,
dimora della carita; Conoscere
la nostra debolezza; Al servizio
di Dio.

e [’umilta, dimora della carita.
* Conoscere la nostra debolezza.
* Al servizio di Dio.

NEL VANGELO della Messa di oggi
leggiamo una parabola di Gesu che
contrappone due possibili
atteggiamenti davanti a Dio. «Due
uomini salirono al tempio a pregare:



uno era fariseo e I’altro pubblicano.
Il fariseo, stando in piedi, pregava
dentro di sé: “O Dio, ti ringrazio
perché non sono come gli altri
uomini, ladri, ingiusti, adulteri, e
neppure come questo

pubblicano» (Lc 18,10-11). Questo
personaggio € una caricatura
dell’'uomo religioso che compie il suo
dovere verso Dio, nel suo caso in
modo brillante - o0 almeno cosi ritiene
lui - e che pensa quindi che la
perfezione consista semplicemente
nell’osservanza dei precetti. Egli non
si sente peccatore, né debitore verso
il Signore, e ci0 lo rende incapace di
sperimentare la misericordia divina
e di essere egli stesso misericordioso
con gli altri, che giudica dal
piedistallo della sua pretesa
superiorita morale.

«I1 pubblicano invece, fermatosi a
distanza, non osava nemmeno alzare
gli occhi al cielo, ma si batteva il
petto dicendo: “O Dio, abbi pieta di



me peccatore”» (Lc 18,13). 1
pubblicani occupavano uno degli
ultimi posti nella scala di
considerazione sociale di quei tempi.
Erano disprezzati dai farisei, come
quello della parabola, e da una parte
considerevole del popolo. Questo
mette ancora piu in risalto la forza
della conclusione di Gesu: «Io vi dico:
questi, a differenza dell’altro, torno a
casa sua giustificato, perché
chiunque si esalta sara umiliato, chi
invece si umilia sara esaltato» (Lc
18,14).

L'umilta e parte essenziale della vita
cristiana. Come insegnava
sant’Agostino, questa virtu «e la
dimora della carita»m. E aggiungeva
il santo di Ippona: «Se mi chiedete
che cosa sia piu essenziale nella
religione e nella disciplina di Gesu
Cristo, vi rispondero: la prima cosa é
P’umilta, la seconda e I'umilta e la
terza e 'umiltarp;. Senza questa
virtuy, i frutti spirituali o apostolici



della nostra vita cristiana sono solo
apparenti. Un autore classico come
Cervantes lo comprese bene:
«’umilta e la base e il fondamento di
tutte le virtu, e senza di essa non ve
n’e alcuna che lo sia», scrive in una
delle sue Novelle esemplari. E
continua descrivendone gli effetti:
«Essa appiana gli inconvenienti,
vince le difficolta ed & un mezzo che
sempre ci conduce a fini gloriosi;
trasforma i nemici in amici, placa
I'ira degli adirati e riduce I’arroganza
dei superbi; € madre della modestia e
sorella della temperanza; insomma,
con essa i vizi non possono ottenere
alcun trionfo che sia loro di
vantaggio, perché nella sua dolcezza
e mansuetudine si spuntano e si
rendono inefficaci le frecce dei
peccatir.

SAN PAOLO, quando vede che
probabilmente si avvicina la fine
della sua vita, scrive a Timoteo: «Ho
combattuto la buona battaglia, ho



terminato la corsa, ho conservato la
fede» (2Tm 4,7). In queste parole non
c’e nulla della vanagloria del fariseo
della parabola, poiché, fin dal
momento della sua conversione, san
Paolo si é considerato un peccatore e
ha compreso la centralita della grazia
e della carita nella vita cristiana. Per
questo, ora che sta per concludere il
sSuo cammino terreno, riconosce con
gratitudine il protagonismo di Dio:
«Il Signore pero mi e stato vicino e
mi ha dato forza, perché io potessi
portare a compimento I’annuncio del
Vangelo e tutte le genti lo
ascoltassero (...). Il Signore mi
liberera da ogni male e mi portera in
salvo nei cieli, nel suo regno; a lui la
gloria nei secoli dei secoli» (2Tm
4,17-18).

La virtu dell’'umilta crea lo spazio
perché il Signore possa agire in noi,
come fece con san Paolo. Solo se ci
riconosciamo, come siamo, peccatori,
possiamo sperimentare in profondita



la misericordia di Dio e riempirci di
speranza. Cosi lo esprimeva san
Josemaria: «Pensi forse che i tuoi
peccati sono molti, che il Signore non
potra sentirti? Non e cosl, perché Egli
e ricolmo di misericordia. E se,
nonostante questa meravigliosa
verita, senti il peso della tua miseria,
comportati come il pubblicano (cfr
Lc 18, 13): Signore, eccomi; io mi
rimetto a te!»pai.

Senza la grazia di Dio non possiamo
nulla. Ma, con il suo aiuto, siamo
capaci di raggiungere la santita, se ci
fidiamo del suo amore per noi. E la
fiducia, e non la perfezione ottenuta
con le nostre opere, cio che potra
condurci al Cielo: «Non turbarti se ti
rendi conto di non essere d’altro che
di argilla. Non preoccuparti. Poiché
tu e io siamo figli di Dio (...),
destinatari di una elezione divina sin
dall’eternita: in lui ci ha scelti prima
della creazione del mondo per essere
santi e immacolati di fronte a lui (Ef



1,4). Noi che apparteniamo in modo
speciale a Dio, che siamo suoi
strumenti nonostante la nostra
poverta e miseria, saremo efficaci se
non smarriamo la nozione della
nostra debolezza»s.

NEL CORSO della sua vita, Gesu
Cristo ci ha dato esempio di umilta:
essendo Dio, volle farsi in tutto simile
agli uomini, eccetto che nel peccato, e
visse per trent’anni semplicemente
come il figlio dell’artigiano di un
villaggio insignificante della Galilea.
«Ognuno di voi, figli miei, deve
nutrire la medesima aspirazione:
passare inavvertiti, imitare Cristo
(...), imitare Maria che, pur essendo
Madre di Dio, preferisce dichiararsi
sua serva: ecce ancilla Domini (Lc
1,38). Il Signore ci vuole umilj, il che
non vuol dire che non dobbiate
arrivare dove é giusto che arriviate
in campo professionale, nel lavoro
ordinario e, naturalmente, nella vita
spirituale. E giusto farsi una



posizione, senza pero cercare sé
stessi, con retta intenzione. Non
viviamo per le cose di questo mondo
0 per la nostra reputazione, ma per
I’onore di Dio, la gloria di Dio, il
servizio di Dio: non abbiamo altra
motivazione»s.

Per essere umili come Gesu, la via e
servire, vivere per gli altri,
preoccuparsi dei problemi di chi ci
circonda cosi come ci occupiamo dei
nostri. In questo modo, il nostro
cuore si dilata attraverso I'umilta per
accogliere piu pienamente Cristo, che
desidera vivere in noi (cfr. Gal 2,20),
e il prossimo, e saremo cosl in grado
di estendere il suo regno d’amore e
di pace su tutta la terra. «Buon Gesu -
cosl pregava san Josemaria -, se devo
essere apostolo, € necessario che tu
mi renda molto umile. Il sole avvolge
di luce quello che tocca: Signore,
riempimi del tuo splendore,
divinizzami: che io m’identifichi con
la tua Volonta adorabile, per



diventare lo strumento che tu
desideri... Dammi la tua pazzia di
umiliazione: quella che ti porto a
nascere povero, al lavoro senza
lustro, all’infamia di morire
inchiodato a un legno,
all’annichilimento del Tabernacolo.
— Fa’ che i0 mi conosca: che conosca
me e che conosca te. Cosi non
perdero mai di vista il mio nulla».

I1 Papa Leone XIV ha sottolineato
che, nel Vangelo, I'umilta e come la
forma piu piena della liberta (cfr. Lc
14,11), poiché ci libera dal guardare
continuamente noi stessi e ci
permette di orientare lo sguardo
anzitutto verso Dio: «Chi si esalta, in
genere, sembra non avere trovato
niente di piu interessante di sé
stesso, e in fondo e ben poco sicuro di
sé stesso. Ma chi ha compreso di
essere tanto prezioso agli occhi di
Dio, chi sente profondamente di
essere figlio o figlia di Dio, ha cose
piu grandi di cui esaltarsi e ha una



dignita che brilla da sé stessa»s).
Possiamo chiedere alla nostra Madre
del Cielo che ottenga dal Signore per
noi quella profonda umilta.

[1] Sant’Agostino, La santa verginita,
n. 51.

[2] Sant’Agostino, Lettera 118.

[3] Miguel de Cervantes, Novelle
esemplari 111, p. 258, Editorial
Castalia, 1987.

[4] San Josemaria, Amici di Dio, n.
253.

[5] San Josemaria, Lettera 2, n. 20.

[6] San Josemaria, Lettera 1, nn.
20-21.

[7] San Josemaria, Solco, n. 273.

[8] Leone XIV, Angelus, 31-VIII-2025.




pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-it/meditation/
meditazioni-30a-domenica-del-tempo-
ordinario-ciclo-c/ (27/01/2026)


https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-30a-domenica-del-tempo-ordinario-ciclo-c/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-30a-domenica-del-tempo-ordinario-ciclo-c/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-30a-domenica-del-tempo-ordinario-ciclo-c/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-30a-domenica-del-tempo-ordinario-ciclo-c/

	Meditazioni: 30ª domenica del Tempo Ordinario (ciclo C)

