
opusdei.org

Meditazioni: 30
novembre, Novena
dell’Immacolata

Riflessioni per meditare il 30
novembre (Novena
dell'Immacolata). I temi
proposti sono: Maria, la beata;
La perplessità di chi ascolta; La
grandezza della Madonna.

- Maria, la beata

- La perplessità di chi ascolta

- La grandezza della Madonna



Gesù si ritira in un luogo appartato
per stare da solo con i suoi discepoli.
Circondati da basse colline e da
pianure, contemplano il mare di
Galilea. Hanno attraversato paesi e
villaggi. Dove poi si fermavano,
annunciavano il Regno di Dio e
guarivano i malati. Ora sono sfiniti e
hanno bisogno di riposare.
Comunque, la gente cerca il Maestro.
Lo seguono le moltitudini venute da
ogni parte di Israele. E Gesù,
guardando gli apostoli e tutta quella
folla, comincia un discorso che
produce una profonda impressione
tra quelli che ascoltano: il discorso
delle Beatitudini (Mt 5, 1-12; Lc 6,
20-26).

Queste parole pronunciate sul monte
costituiscono come uno specchio
della vita di Gesù; una vita che si è
sempre svolta accanto a Maria. In
essa il Signore vedeva molti di quegli
atteggiamenti che ora propone come
cammino di felicità: la povertà, la



mansuetudine, la misericordia, la
purezza di cuore, la pace... Maria è,
come la chiamò la cugina Elisabetta,
la «beata» (Lc 1, 45); vale a dire, colei
che ha avuto il coraggio di far
proprio quello che quasi sempre il
mondo rifiuta, ma che Dio guarda
con predilezione.

Maria è beata perché sa di essere
benedetta da Dio anche nella
povertà, nella tribolazione, nella
incomprensione... Ella ripone
sempre la sua fiducia nel Signore. «Il
segreto del suo successo sta proprio
nel riconoscersi piccola, nel
riconoscersi bisognosa. Con Dio, solo
chi si riconosce un nulla è in grado di
ricevere il tutto. Solo chi si svuota di
sé viene riempito da Lui»[1]. In questi
giorni della novena per l’Immacolata
Concezione di Maria possiamo
percorrere le Beatitudini in
compagnia della Madonna, perché in
qualche modo le situazioni che Gesù
descrive nel suo discorso fanno parte



delle nostre giornate. Possiamo
rivolgerci a lei per imparare a situare
l’origine della nostra fiducia in Dio,
perché ogni giorno sia quello che
riempie di felicità la nostra anima.

Quando i discepoli e tutta quella
gente ascoltarono per la prima volta
il discorso delle Beatitudini dovettero
rimanere meravigliati. Erano
abituati, al contrario, a considerare
la prosperità umana come segno
dell’amore di Dio. Ecco il motivo
della loro perplessità quando
sentono dire che chi soffre la povertà
o l’ingiustizia deve essere
considerato beato. Gli schemi
secondo i quali giudicavano quello
che succedeva nella propria vita
sono messi in dubbio. Comunque
non sono essi gli unici che si
sorprendono all’udire quelle parole.
Anche oggi possiamo avere la



tentazione di pensare che sono le
realtà materiali o le sicurezze
puramente umane quelle che ci
danno la felicità: il successo
economico e professionale, l’assenza
di problemi, i piaceri e le comodità...
Questo modo di considerare la vita
porta, nello stesso tempo, a guardare,
pronti a rifiutarle, le sofferenze che
incontriamo nella vita: il dolore,
l’incomprensione, la malattia o
l’incertezza.

Naturalmente, quello che Gesù ci
propone non è che accumuliamo
tutta la sofferenza possibile su questa
terra per poi godere in paradiso. San
Josemaría era solito dire che «la
felicità del Cielo è per coloro che
sanno essere felici sulla terra»[2]. In
base a ciò che vediamo nella vita e
negli insegnamenti di Gesù, Egli
desidera piuttosto che non
cerchiamo la felicità nell’effimero e
nel momentaneo, o in ciò che
crediamo di poter costruire con le



nostre stesse mani, ma che ci
prepariamo a trovarla nell’unico
capace di colmare la sete di infinito
che c’è in noi: Egli stesso. Gesù ci
invita a rafforzare la convinzione
che è molto meglio rimanere accanto
a Dio, fonte della vita che si rinnova,
più che sperimentare piccole gioie
passeggere. Come ricorda il prelato
dell’Opus Dei, «Al di là dei grandi
interrogativi, Dio vuole aprirci un
panorama di grandezza e di bellezza,
che forse è nascosto ai nostri occhi. È
necessario confidare in Lui e fare un
passo verso l’incontro con Lui,
togliendo di mezzo la paura di
pensare che, se lo facciamo,
perderemo molte cose buone della
vita. La capacità che ha di
sorprenderci è molto più grande di
qualunque nostra aspettativa»[3].



Maria sapeva che solo in Dio
possiamo trovare la vera felicità. E
lui possiamo trovarlo proprio nelle
persone che ci stanno attorno. Alla
fine, questo è ciò che hanno cercato
di vivere i santi: «Cercare il volto di
Dio in tutto, tutto il mondo, tutto il
tempo, e la sua mano in ogni evento.
Questo è ciò che significa essere
contemplativo nel cuore del mondo.
Vedere e adorare la presenza di Gesù,
specialmente nell’aspetto umile del
pane e nella penosa maschera dei
poveri»[4].

Questa disposizione di stare nello
stesso tempo alla presenza di Dio e in
uscita, cercando il modo di aiutare
quelli che ci stanno attorno, è ciò che
muove Maria a fare visita a
Elisabetta. Dopo aver ricevuto
l’annuncio dell’angelo e aver risposto
di sì, colei che tra pochi mesi sarà la
madre di Gesù si alza per andare
incontro alla cugina. Il tragitto è
lungo, ma lei non si ferma davanti



alle difficoltà. Il più grande dono che
può farle è quello di portare Dio
stesso fino a casa sua. E al saluto di
Elisabetta, Maria rispose con il
Magnificat: «Il mio spirito esulta in
Dio, mio salvatore, perché ha
guardato l’umiltà della sua serva.
D’ora in poi tutte le generazioni mi
chiameranno beata» (Lc 1, 46-48).

All’annuncio dell’angelo, Maria si era
riconosciuta come una «schiava».
Eppure ora sa anche che è motivo di
beatitudine, perché Dio ha fissato
l’attenzione sulla sua umiltà. Perciò,
come se fosse un preludio delle
Beatitudini, canta al Signore, che non
tiene conto della ricchezza e del
potere ma della povertà e dell’umiltà.
Tutta la vita di Santa Maria è
consistita nel lasciare spazio a Dio e a
incontrarlo negli altri. «Uniamo la
nostra preghiera a quella di Maria.
Come Lei, sentiremo il desiderio di
cantare, di proclamare le meraviglie
di Dio, affinché l’umanità intera e



tutti gli esseri partecipino della
nostra felicità»[5].

[1] Papa Francesco, Angelus, 15-
VIII-2021.

[2] San Josemaría, Forgia, n. 1005.

[3] Mons. Fernando Ocáriz, “Lasciarsi
sorprendere da un Padre buono”, 
Avvenire, 26-I-2019.

[4] Santa Teresa di Calcutta, Nel cuore
del mondo: pensieri, storie e
preghiere, Rizzoli, 1998.

[5] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 144.

La novena all'Immacolata è una pia
devozione che consiste nella



partecipazione alla Santa Messa per
una novena in preparazione all'8
dicembre, giorno della festa
dell'Immacolata Concezione. La
Novena di solito inizia il 29
novembre e si svolge nei nove giorni
precedenti alla festa, culminando nel
decimo giorno, quello della festa. In
alcune parrocchie la novena inizia il
30 novembre e culmina nel nono
giorno, l'8 dicembre.

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-it/meditation/

meditazioni-30-novembre-novena-
immacolata/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-30-novembre-novena-immacolata/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-30-novembre-novena-immacolata/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-30-novembre-novena-immacolata/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-30-novembre-novena-immacolata/

	Meditazioni: 30 novembre, Novena dell’Immacolata

