
opusdei.org

Meditazioni: 22ª
domenica del Tempo
Ordinario (ciclo C)

Riflessioni per meditare nella
ventiduesima domenica del
Tempo Ordinario. I temi
proposti sono: Umiltà:
conoscere la miseria e la
grandezza; Una lotta serena; Il
dolore dell’umiliazione.

Umiltà: conoscere la miseria e la
grandezza
Una lotta serena
Il dolore dell’umiliazione

• 

• 
• 



LE LETTURE di questa domenica
mettono in evidenza il valore
dell’umiltà. Gesù, nel Vangelo, invita
a scegliere l’ultimo posto nei
banchetti, «perché chiunque si esalta
sarà umiliato, e chi si umilia sarà
esaltato» (Lc 14,11). La superbia ci
spinge a volerci innalzare, a rifiutare
la nostra condizione di creature.
Questo fu il peccato di Adamo ed Eva:
non accettare i propri limiti,
desiderare di essere come Dio. « Il
superbo è uno che pensa di essere
molto più di quanto sia in realtà; uno
che freme per essere riconosciuto più
grande degli altri, vuole sempre
veder riconosciuti i propri meriti e
disprezza gli altri ritenendoli
inferiori»[1].

Al contrario, l’umiltà ci permette di
guardarci con sano realismo. San
Josemaría la definiva come la virtù
che «ci aiuta a comprendere, ad un
tempo, la nostra miseria e la nostra
grandezza»[2]. Allo stesso tempo in



cui riconosciamo i nostri limiti e
difetti, siamo consapevoli delle
nostre qualità e dei doni che
abbiamo ricevuto da Dio. Vederci per
quello che siamo, vedere
chiaramente la nostra realtà, può
farci provare vertigine. Pensiamo
che, se gli altri conoscessero le nostre
debolezze, smetterebbero di volerci
bene. Ma solo a partire da quella
verità – da quel terreno solido – si
può costruire una vita autentica,
libera dal peso delle apparenze, dal
fingere di essere ciò che non siamo.
Abbiamo bisogno di guardarci con gli
occhi di Dio e ripeterci con fiducia:
«Perché sono quello che sono, e
nonostante tutto Dio mi ha voluto
per qualcosa».

«Quanto più sei grande, tanto più
fatti umile, – leggiamo nella prima
lettura –e troverai grazia davanti al
Signore; Molti sono gli uomini
orgogliosi e superbi, ma ai miti Dio
rivela i suoi segreti» (Sir 3,18). La



Sacra Scrittura ci mostra che ciò che
il mondo applaude – il potere, la
ricchezza, l’influenza – per il Signore
è insignificante. Al contrario, ciò che
passa inosservato, che è discreto, ha
in realtà un valore incalcolabile.
«L’occhio umano ricerca sempre la
grandezza e si lascia abbagliare da
ciò che è appariscente. Dio, invece,
non guarda l’apparenza, Dio guarda
il cuore (cfr 1 Sam 16,7) ed è
incantato dall’umiltà»[3].

SAN JOSEMARÍA, in una lettera
rivolta ai suoi figli, li incoraggia a
non perdere la pace di fronte
all’esperienza della propria fragilità.
«Non scoraggiatevi per le vostre e le
mie miserie, per le nostre sconfitte.
Aprite il cuore, siate semplici:
continuiamo a percorrere il
cammino con più amore, con la
fortezza che ci dà Dio, perché Lui è la
nostra difesa»[4]. Spesso, la mancanza
di speranza nella lotta interiore
nasce dalla superbia, che di fronte



alle nostre cadute ci fa credere che la
santità sia irraggiungibile e ci chiude
alla fiducia nell’aiuto di Dio e nel
sostegno degli altri.

L’umiltà, al contrario, ci permette di
combattere con serenità,
specialmente quando ci sentiamo più
fragili. Quando il desiderio più
profondo è amare Dio sopra ogni
cosa, ricominciare dopo una caduta
non si vive come un’umiliazione
amara. «Se il Signore vede che ci
consideriamo sinceramente servi
poveri e inutili, che abbiamo il cuore
contrito e umiliato, non ci
disprezzerà, ci unirà a sé, alla
ricchezza e al grande potere del suo
Cuore amabilissimo. E otterremo la
divinizzazione buona; la
divinizzazione di chi sa di non avere
nulla di buono se non Dio; che lui,
per sé stesso, non è nulla, non può
nulla, non ha nulla»[5].



San Josemaría diceva spesso che si
sentiva «capace di tutti gli errori e di
tutti gli orrori»[6]. Questa
consapevolezza realistica della
propria debolezza porta a cercare la
forza nel Signore, non nelle nostre
qualità o nei nostri meriti. La
superbia ci fa ignorare la nostra
capacità di sbagliare, ci fa credere di
essere immuni dal peccato; ma
quando ci scontriamo con la realtà,
quando ci accorgiamo di aver
compiuto il male che non volevamo
(cfr. Rm 7,19), ci sentiamo pieni di
tristezza e frustrazione: «Com’è
possibile che abbia fatto una cosa del
genere?». Proprio in quel momento
abbiamo ancora più bisogno
dell’umiltà, per ricordare la
grandezza del cuore misericordioso
di Dio e renderci conto che Egli ha
già operato la salvezza. La lotta non
serve a conquistare il Suo amore, ma
a riscoprire che il Signore ci aspetta
sempre, per rialzarci e darci nuova
forza. «Tutti commettiamo errori,



anche se sono anni che lottiamo per
evitarli. Quando ci scoraggiamo nella
lotta ascetica significa che siamo
superbi. Dobbiamo essere umili e
desiderare di essere fedeli. Davvero 
servi inutiles sumus. Ma con questi
servi inutili il Signore farà cose molto
grandi nel mondo, se solo mettiamo
qualcosa da parte nostra: lo sforzo di
tendere la mano per afferrare quella
che Dio, con la sua grazia, ci tende
dal Cielo»[7].

IN MOLTE OCCASIONI vivremo
momenti che, sebbene umilianti,
possono trasformarsi in autentiche
opportunità di crescita. Una
correzione da parte di qualcuno a
noi vicino. Chiedere perdono a chi si
è sentito ferito – con o senza motivo –
dalle nostre parole o azioni. Lasciare
che qualcuno ci veda piangere,
perché ci mancano le forze o non
sappiamo come affrontare una
difficoltà. Ammettere che, a causa di
una malattia o dell’età, non siamo



più in grado di fare le stesse cose o
addirittura di provvedere a noi
stessi. Riconoscere di aver sbagliato
nel giudicare una situazione o
nell’esprimere un’opinione.

È naturale che queste esperienze ci
facciano soffrire, perché mettono a
nudo la nostra fragilità. Ma, se le
accogliamo con umiltà, possono
anche renderci più grandi. Perché
invece di aggrapparci alla nostra
immagine, al nostro modo di
intendere la vita o alle nostre forze,
ci apriamo alla grazia di Dio e
all’aiuto che ci offrono gli altri. «Che
importa inciampare, se nel dolore
della caduta ritroviamo l'energia che
ci raddrizza di nuovo e ci spinge a
proseguire con slancio rinnovato?
Non dimenticate che santo non è chi
non cade, ma chi si rialza sempre,
con umiltà, con santa ostinazione»[8].

Dio ha guardato alla Vergine Maria
proprio per la sua umiltà. «Il mio



spirito esulta in Dio, mio salvatore –
canta nel Magnificat – perché ha
guardato l'umiltà della sua serva» (Lc
1,47-48). Per questo san Josemaría
incoraggiava a rivolgerci a lei
quando ci sentiamo umiliati dai
nostri errori. «Se davvero vuoi
progredire nella vita interiore, sii
umile. Ricorri con costanza, con
fiducia, all'aiuto del Signore e della
sua Madre benedetta, che è anche
tua Madre. Con serenità,
tranquillamente, per quanto possa
farti male la ferita ancora non
rimarginata del tuo ultimo scivolone,
abbraccia di nuovo la croce e ripeti:
“Signore, con il tuo aiuto, lotterò per
non fermarmi, risponderò
fedelmente ai tuoi inviti, senza paura
dei ripidi pendii, né dell'apparente
monotonia del lavoro abituale, né dei
cardi e dei rovi del sentiero. Sono
certo che la tua misericordia mi
assiste, e che al termine del cammino
troverò la felicità eterna, la gioia e
l'amore per l'infinità dei secoli”.



[1] Francesco, Udienza, 6-III-2024.

[2] San Josemaría, Amici di Dio, n. 94.

[3] Francesco, Angelus, 15-VIII-2021.

[4] San Josemaría, Lettera 2, n. 25.

[5] San Josemaría, Lettera 2, n. 29.

[6] San Josemaría, Amici di Dio, n.
162.

[7] San Josemaría, Lettera 2, n. 24.

[8] San Josemaría, Amici di Dio, n.
131.

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-it/meditation/

meditazioni-22a-domenica-del-tempo-
ordinario/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-22a-domenica-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-22a-domenica-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-22a-domenica-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-22a-domenica-del-tempo-ordinario/

	Meditazioni: 22ª domenica del Tempo Ordinario (ciclo C)

