
opusdei.org

Meditazioni: 20ª
domenica del Tempo
Ordinario (ciclo C)

Riflessioni per meditare nella
ventesima domenica del Tempo
Ordinario. I temi proposti sono:
Una pace che complica;
Bruciare per abbellire; La
vertigine del fuoco.

Una pace che complica.
Bruciare per abbellire.
La vertigine del fuoco.

LA SACRA SCRITTURA presenta Gesù
di Nazaret come un seminatore di
pace. L’alleanza stabilita da Dio
nell’Antico Testamento è un patto di
pace (cfr. Is 54,10), e il Messia atteso

• 
• 
• 



da Israele è il «Principe della
pace» (Is 9,5). Il Signore desidera la
pace per coloro che entrano in
contatto con Lui (cfr. Mc 5,34) e si
aspetta che i suoi discepoli siano
anch’essi costruttori di pace (cfr. Mc
9,50). Questo desiderio, tuttavia, può
sembrare in contrasto con le parole
del Signore riportate nel Vangelo di
questa domenica: «Pensate che io sia
venuto a portare pace sulla terra?
No, io vi dico, ma divisione. D'ora
innanzi, se in una famiglia vi sono
cinque persone, saranno divisi tre
contro due e due contro tre; si
divideranno padre contro figlio e 
figlio contro padre, madre contro
figlia e figlia contro madre, suocera
contro nuora e nuora contro
suocera» (Lc 12, 51-53). Com’è
possibile che il Principe della pace si
presenti come causa di divisione?

Gesù stesso dice che la pace che egli
ci lascia non è quella che intende il
mondo (cfr. Gv 14,27). A volte



possiamo concepire la pace come
una semplice assenza di problemi,
come una sorta di tranquillità che
isola da tutto ciò che potrebbe
turbare la propria comodità. Questo
modo di vedere, tuttavia,
difficilmente può condurre a
un’esistenza piena, poiché «la vita si
rafforza donandola e s’indebolisce
nell’isolamento e nell’agio. Di fatto,
coloro che sfruttano di più le
possibilità della vita sono quelli che
lasciano la riva sicura e si
appassionano alla missione di
comunicare la vita agli altri»[1].

La pace che propone il Signore è
frutto della scoperta di chi Egli sia, e
questo implica complicarsi la vita,
avventurarsi in territori forse
sconosciuti, ma con la sicurezza che
è lo stesso Dio a camminare con noi.
Questa è la pace che Cristo ci dona: la
certezza che Egli è sempre con noi,
qualunque cosa accada. «Ho notato,
una volta, come splendevano gli



occhi di un atleta di fronte agli
ostacoli che doveva affrontare. E che
vittoria! Guardate come domina le
difficoltà! Così ci contempla Dio
nostro Signore, che ama la nostra
lotta. D'altronde saremo sempre
vincitori, perché non ci nega mai
l'onnipotenza della sua grazia. Non
importa allora che ci sia da
combattere, perché Lui non ci
abbandona»[2].

«SONO VENUTO a gettare fuoco sulla
terra, – dice il Signore – e quanto
vorrei che fosse già acceso!» (Lc
12,49). Se è vero che l’immagine di
un fuoco incontrollato può evocare
in noi scenari di distruzione, il fuoco
può essere anche forza di
purificazione, di trasformazione e
perfino di abbellimento della realtà:
le conquiste dell’oreficeria,
dell’artigianato, dell’alimentazione o
della medicina devono molto
all’efficacia del fuoco. Non è strano,
quindi, che Gesù usi questa



immagine per parlare del
rinnovamento che desidera portare
nella nostra vita e nel mondo. Un
rinnovamento che consiste proprio
nello schierarsi con lui, nel
riconoscerlo come Signore e lasciarlo
crescere dentro di noi, con l’aiuto
dello Spirito Santo, poiché egli «ci ha
mostrato così un modello di umanità
santa che tutti possiamo imitare,
insieme alla promessa di un destino
eterno che invece supera ogni nostro
limite e capacità»[3].

È cosa buona desiderare che questo
fuoco prenda vigore e cresca dentro
di noi, implorando con il salmista:
«Tu sei mio aiuto e mio liberatore,
mio Dio, non tardare» (Sal 40,18). La
preghiera ci offre un’occasione
perché questo fuoco possa
accendersi; nella preghiera
perseverante e fiduciosa, il Signore ci
plasma a sua immagine. Così lo
esprimeva san Josemaría: «E, nella
mia meditazione, si accende il fuoco.



—Per questo vai all'orazione: per
fare di te stesso un falò, un fuoco
vivo, che dia calore e luce. Perciò,
quando non sai proseguire, quando
senti che ti stai spegnendo, se non
puoi gettare nel fuoco tronchi
odorosi, getta i ramoscelli e il
fogliame di piccole orazioni vocali, di
giaculatorie, che continuino ad
alimentare la fiamma. E avrai
utilizzato bene il tempo»[4]. Forse
desidereremmo che quel fuoco
avvampasse in noi in modo
impetuoso, e può darsi che la
preghiera ci scoraggi quando ci
sembra che non vi nasca il fuoco che
speravamo. Ma che cosa è più utile?
L’incendio o la piccola fiamma? A
volte è proprio la fiamma piccola e
discreta, in apparenza debole e
incerta, quella che può essere
applicata a uno strumento che così
diventa cauterio per curare e
guarire.



LASCIARE che quel fuoco ci cambi e
trasformi il mondo in cui viviamo
non è sempre un’esperienza serena.
Il fuoco è purificatore, sì, ma brucia
anche: per far rifiorire la vita, il
cauterio deve annientare i sedimenti
di morte. È naturale che noi
proviamo un certo senso di vertigine
o timore, ed è naturale che talvolta
gli altri possano percepire quel fuoco
come una minaccia. Ne è
testimonianza la prima lettura della
Messa, in cui si racconta
l’imprigionamento di Geremia:
«Bisogna mettere a morte questo
Geremia, perché con simili discorsi
scoraggia i soldati che sono rimasti in
città e tutta la popolazione.
Quest’uomo non cerca il bene del
popolo, ma la sua rovina» (Ger 38,4).
Geremia non fa altro che comunicare
il messaggio di Dio, trasmettendo ciò
che può offrire a ciascuno e all’intero
popolo il vero bene, la vita autentica.
Eppure, il profeta viene accusato di
volere l’opposto, di augurare il male



al popolo. Spesso facciamo fatica a
comprendere che il fuoco dello
Spirito Santo è fuoco di vita e
purificazione, non di morte e
distruzione.

La storia della salvezza è segnata da
tante vite di figlie e figli di Dio che,
come Geremia, sono stati consapevoli
dei propri limiti ma hanno custodito
fedelmente il tesoro della fede e lo
hanno reso accessibile a molti. I santi
testimoniano questo impegno di Dio
a impreziosire, sanare ed elevare la
vita dei suoi figli, e a rinnovare la
faccia della terra: «Lo dimostra la
testimonianza dei martiri, il coraggio
dei confessori della fede, l’intrepido
slancio dei missionari, la franchezza
dei predicatori, l’esempio di tutti i
santi, alcuni persino adolescenti e
bambini. Lo dimostra l’esistenza
stessa della Chiesa che, malgrado i
limiti e le colpe degli uomini,
continua ad attraversare l’oceano
della storia, sospinta dal soffio di Dio



e animata dal suo fuoco
purificatore»[5]. La Vergine Maria,
che ha ricevuto anch’ella il fuoco
dello Spirito Santo, potrà aiutarci ad
avere un cuore ardente, capace di
diffondere intorno a noi la pace di
suo Figlio.

[1] V Conferenza Generale
dell’Episcopato Latinoamericano e
dei Caraibi, Documento di Aparecida
(29 giugno 2007), n. 360; citato da
Francesco, Evangelii Gaudium, n. 10.

[2] San Josemaría, Amici di Dio, n.
182.

[3] Leone XIV, Omelia, 9-V-2025.

[4] San Josemaría, Cammino, n. 92.

[5] Benedetto XVI, Omelia, 31-V-2009.



pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-it/meditation/

meditazioni-20a-domenica-del-tempo-
ordinario-ciclo-c/ (16/12/2025)

https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-20a-domenica-del-tempo-ordinario-ciclo-c/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-20a-domenica-del-tempo-ordinario-ciclo-c/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-20a-domenica-del-tempo-ordinario-ciclo-c/
https://opusdei.org/it-it/meditation/meditazioni-20a-domenica-del-tempo-ordinario-ciclo-c/

	Meditazioni: 20ª domenica del Tempo Ordinario (ciclo C)

