
opusdei.org

Vita di Maria (XV):
Magistero, Padri,
santi

La crocifissione del Signore e la
presenza di sua Madre, negli
scritti più rilevanti del
Magistero della Chiesa,dei
Padri, dei santi...

22/04/2011

La voce del Magistero

«Nella vita pubblica di Gesù, la
Madre sua appare in modo
caratteristico, fin dal principio,
quando alle nozze di Cana di Galilea,



mossa a compassione, con la sua
intercessione diede inizio ai segni di
Gesù Messia (cfr. Gv 2, 1-11). Durante
la predicazione del Figlio raccolse le
parole con le quali Egli, esaltando il
regno al di sopra delle condizioni e
dei vincoli della carne, proclamò
beati quelli che ascoltano e
custodiscono la parola di Dio (cfr. Mc
3, 35; Lc 11, 27-28), come Ella stessa
fedelmente faceva (cfr. Lc 2, 19 e 51).
Così anche la Beata Vergine avanzò
nel campo della fede e serbò
fedelmente la sua unione con il Figlio
sino alla Croce, dove, non senza un
disegno divino, se ne stette ritta (cfr. 
Gv 19, 25), soffrì profondamente con
il suo Figlio unigenito e si associò con
animo materno al sacrificio di Lui,
amorosamente consenziente
all'immolazione della vittima da Lei
generata; e finalmente, dallo stesso
Cristo Gesù morente in croce fu data
come madre al discepolo con queste
parole: Donna, ecco il tuo figlio (cfr. 
Gv 19, 26-27)».



Concilio Vaticano II (XX secolo)

Costituzione dogmatica Lumen
gentium , 58.

* * *

«Lo “stare ritta" della Vergine presso
la Croce ne ricorda l'incrollabile
fermezza e lo straordinario coraggio
nell'affrontare i patimenti. Nel
dramma del Calvario Maria è
sostenuta dalla fede, rafforzatasi nel
corso degli eventi della sua esistenza
e, soprattutto, durante la vita
pubblica di Gesù. Il Concilio ricorda
che “la Beata Vergine avanzò nel
cammino della fede e serbò
fedelmente la sua unione con il Figlio
sino alla Croce" ( Lumen gentium ,
58).

Ai tracotanti insulti diretti al Messia
crocifisso, Ella, condividendo le
intime disposizioni di Lui, oppone
l'indulgenza e il perdono,
associandosi alla supplica al Padre:



“Perdonali, perché non sanno quello
che fanno" ( Lc 23, 34). Partecipe del
sentimento di abbandono alla
volontà del Padre, espresso dalle
ultime parole di Gesù in Croce:
“Padre, nelle tue mani consegno il
mio spirito" ( Lc 23, 46), Ella offre in
tal modo, come osserva il Concilio,
un consenso d'amore
“all'immolazione della vittima da Lei
generata" ( Lumen gentium , 58)».

[...]

«Qual è il significato di questa
singolare cooperazione di Maria al
piano della salvezza? Esso va cercato
in una particolare intenzione di Dio
nei confronti della Madre del
Redentore, che in due occasioni
solenni, cioè a Cana e sotto la Croce,
Gesù chiama col titolo di
“Donna" (cfr. Gv 2, 4; 19, 26). Maria è
associata in quanto donna all'opera
salvifica. Avendo creato l'uomo
“maschio e femmina" (cfr. Gn 1, 27),



il Signore vuole affiancare, anche
nella Redenzione, al Nuovo Adamo la
nuova Eva. La coppia dei progenitori
aveva intrapreso la via del peccato;
la nuova coppia, il Figlio di Dio con la
collaborazione della Madre, avrebbe
ristabilito il genere umano nella sua
dignità originaria.

Maria, Nuova Eva, diviene così icona
perfetta della Chiesa. Essa, nel
disegno divino, rappresenta sotto la
Croce l'umanità redenta che,
bisognosa di salvezza, è resa capace
di offrire un contributo allo sviluppo
dell'opera salvifica».

[...]

«Dopo aver ricordato la presenza di
Maria e delle altre donne presso la
Croce del Signore, San Giovanni
riferisce: “Gesù, vedendo la Madre e
lì accanto a Lei il discepolo che Egli
amava, disse alla Madre: 'Donna,
ecco il tuo figlio!' ( Gv 19, 26-27).



Queste parole, particolarmente
commoventi, costituiscono una
“scena di rivelazione": rivelano i
profondi sentimenti del Cristo
morente e racchiudono una grande
ricchezza di significati per la fede e
la spiritualità cristiana. Infatti,
volgendosi, alla fine della sua vita
terrena, alla Madre e al discepolo che
amava, il Messia crocifisso stabilisce
relazioni nuove di amore tra Maria e
i cristiani.

Interpretate talora unicamente come
manifestazione della pietà filiale di
Gesù verso la Madre, affidata per il
futuro al discepolo prediletto, tali
espressioni vanno molto al di là della
necessità contingente di risolvere un
problema familiare. Infatti, la
considerazione attenta del testo,
confermata dall'interpretazione di
molti Padri e dal comune sentire
ecclesiale, ci pone dinanzi, nella
duplice consegna di Gesù, a uno dei
fatti più rilevanti per comprendere il



ruolo della Vergine nell'economia
della salvezza.

Le parole di Gesù morente, in realtà,
rivelano che il suo primario intento
non è quello di affidare la Madre a
Giovanni, ma di consegnare il
discepolo a Maria, assegnandole una
nuova missione materna.
L'appellativo “donna", inoltre, usato
da Gesù anche nelle nozze di Cana
per condurre Maria ad una nuova
dimensione del suo essere Madre,
mostra quanto le parole del Salvatore
non siano frutto di un semplice
sentimento di affetto filiale, ma
intendano porsi su un piano più alto.
[...] Assumono il loro più autentico
significato all'interno della sua
missione salvifica. Pronunciate al
momento del sacrificio redentore,
esse attingono proprio da questa
sublime circostanza il loro valore più
alto. L'evangelista, infatti, dopo le
espressioni di Gesù alla Madre,
riporta un inciso significativo: “Gesù,



sapendo che ogni cosa era stata
ormai compiuta" ( Gv 19, 28), quasi a
voler sottolineare che Egli ha portato
a termine il suo sacrificio con
l'affidare la Madre a Giovanni e, in
lui, a tutti gli uomini, dei quali Ella
diventa Madre nell'opera di
salvezza».

Giovanni Paolo II (XX secolo)

Discorsi nelle udienze generali del 2, 9
e 23 aprile 1997

* * *

«Essendo totalmente con Dio, questa
Donna è vicinissima a noi e ci aiuta
come Madre e come sorella. Anche il
posto unico e irripetibile che Maria
ha nella comunità dei credenti
deriva da questa sua fondamentale
vocazione ad essere la Madre del
Redentore. Proprio in quanto tale,
Maria è anche la Madre del Corpo
Mistico di Cristo, che è la Chiesa.
Giustamente, pertanto, durante il



Concilio Vaticano II, il 21 novembre
1964, Paolo VI attribuì solennemente
a Maria il titolo di “Madre della
Chiesa".

Proprio perché Madre della Chiesa,
la Vergine è anche Madre di ciascuno
di noi, che siamo membra del Corpo
mistico di Cristo. Dalla Croce Gesù ha
affidato la Madre ad ogni suo
discepolo e, allo stesso tempo, ha
affidato ogni suo discepolo all'amore
della Madre sua. L'evangelista
Giovanni conclude il breve e
suggestivo racconto con le parole: “E
da quel momento il discepolo la
prese nella sua casa" ( Gv 19, 27) [...].
Egli l'accolse nella realtà propria, nel
suo proprio essere. Così che fa parte
della sua vita e le due vite si
compenetrano; e questo accettarla
nella propria vita è il testamento del
Signore. Dunque, al momento
supremo del compimento della
missione messianica, Gesù lascia a
ciascuno dei suoi discepoli, come



eredità preziosa, la sua stessa Madre,
la Vergine Maria».

Benedetto XVI (XXI secolo)

Discorso nell'udienza generale , 2-
I-2008.

La voce dei Padri e degli scrittori
antichi

«Bisogna avere il coraggio di dire
che, fra tutte le Scritture, le primizie
sono i Vangeli, e che tra i Vangeli il
primo posto compete a quello di
Giovanni. Nessuno può capirne il
profondo significato se non si è
reclinato sul petto di Gesù e da Gesù
non ha ricevuto Maria per madre.
Così deve essere chi vorrà essere un
altro Giovanni, in modo che, come di
Giovanni, Gesù stesso possa
dichiarare di lui che è Gesù. Infatti,
se, d'accordo con quelli che
parlarono santamente di Lei, Maria
ha avuto per figlio solo Gesù, e Gesù
dice alla Madre: “Ecco tuo figlio", è



come se dicesse: “Guarda, questo è
Gesù che tu hai generato". In realtà,
tutto ciò che è perfetto non vive per
sé, ma Cristo vive in lui; e se Cristo
vive in lui, di lui Gesù può dire a
Maria: “Ecco tuo figlio, Cristo"».

Origene (III secolo)

Commento al Vangelo di San
Giovanni , 1, 4 (SC 120, 70-72)

* * *

« Gesù allora, vedendo la Madre e lì
accanto a Lei il discepolo che Egli
amava, disse alla Madre: “Donna,
ecco il tuo figlio!". Poi disse al
discepolo: “Ecco la tua madre!". E da
quel momento il discepolo la prese
nella sua casa . È questa l'ora di cui
parlò a sua Madre quando stava per
trasformare l'acqua in vino: Che ho
da fare con te, o donna? Non è ancora
giunta la mia ora ( Gv 2, 4). Aveva
predetto questa ora, che allora non
era ancora giunta: l'ora nella quale,



essendo sul punto di morire, avrebbe
riconosciuto Colei dalla quale Egli
era nato alla vita mortale. Quando
ancora operava meraviglie,
respingeva la madre come
sconosciuta, non alla sua divinità, ma
alla sua debolezza; ma ora, in mezzo
alle sofferenze umane, con affetto
filiale riconosce colei che gli aveva
dato la carne umana. Allora Colui
che aveva creato Maria splendeva
per il suo potere; ora stava appeso
alla croce Colui che Maria aveva dato
alla luce».

Sant'Agostino (IV-V secolo)

Esposizioni sui Salmi , 119, 1.

La voce dei santi e degli autori
spirituali

«Tre cose concorrono al sacrificio del
Salvatore e ne costituiscono la
perfezione. Al primo posto vi sono le
sofferenze, dalle quali la sua umanità
restò letteralmente distrutta; in



secondo luogo, la rassegnazione, con
cui umilmente sottostò alla Volontà
del Padre, offrendosi a Lui; in terzo
luogo, la fecondità, grazie alla quale
ci genera alla grazia e ci dà la vita
morendo. Soffre come la vittima che
dev'essere schiacciata e distrutta; si
sottomette come il sacerdote che
deve sacrificare volontariamente: 
voluntarie sacrificabo tibi ( Sal 53/54,
8); infine, ci genera mediante la
sofferenza, come Padre di un nuovo
popolo che dà alla luce per mezzo
delle sue ferite: ecco le tre cose
sublimi che il Figlio di Dio compie
sulla Croce.

Maria è presso la Croce; con quali
occhi guarda quel suo Figlio
insanguinato, coperto di ferite, tanto
da non sembrare più un uomo.
Questa visione le causa la morte; se si
avvicina all'altare, è perché vuole
essere immolata, e in effetti lì sente il
colpo della spada che, secondo la
profezia di Simeone, avrebbe aperto



il suo cuore di madre con ferite tanto
crudeli.

Fu distrutta dal dolore, prostrata a
terra esanime? Al contrario: stabat
iuxta crucem ( Gv 19, 25): stava in
piedi presso la Croce. No: la spada
che trafisse il suo cuore non riuscì a
ridurre la sua forza; la costanza e
l'afflizione vanno di pari passo, e la
sua costanza testimonia la sua
fermezza, che non era meno
sottomessa che afflitta.

Che cosa rimane, dunque, o cristiano,
se non che il suo amato Figlio, che le
fece provare le proprie sofferenze e
imitare la propria rassegnazione, le
comunichi anche la sua fecondità?
Con questa intenzione le dà per figlio
san Giovanni: Mulier, ecce filius tuus (
Gv 19, 26). Donna – disse –, ecco il tuo
figlio. O donna, che soffri con me,
con me sii pure efficace, sii la Madre
dei miei figli, te li dono senza riserve
nella persona di quest'unico



discepolo. Io li genero con i miei
dolori; e dato che Voi gustate
l'amarezza, abbiate anche la sua
efficacia e la vostra afflizione vi
renderà feconda».

J.B. Bossuet (XVII secolo)

Sermone sulla compassione della
Vergine .

* * *

«Veramente, beata Madre, una spada
ha trafitto la tua anima: non poteva
penetrare nel corpo di tuo Figlio
senza trafiggerla. Dopo che è spirato
il tuo Gesù (indubbiamente di tutti,
ma tuo in modo speciale), la crudele
lancia che aprì il suo costato non
toccò la sua anima, ma trapassò
sicuramente la tua. La sua anima
non era più lì, ma la tua da lì non si
poteva allontanare. La tua anima,
dunque, fu attraversata dalla forza
del dolore, affinché non senza
ragione ti predichiamo più che



martire, essendo stato in te l'effetto
della compassione assai maggiore di
ciò che sarebbe potuto essere il senso
della passione.

Forse non fu per te più che una
spada quella parola che davvero
trafisse la tua anima e arrivò fin
dove l'anima confina con lo spirito? 
Donna, ecco il tuo figlio! ( Gv 19, 26).
Che scambio! Ti danno Giovanni al
posto di Gesù, il servo al posto del
Signore, il discepolo al posto del
Maestro, il figlio di Zebedeo al posto
del Figlio di Dio, un semplice uomo al
posto del Dio vero. Come poteva la
tua anima piena d'amore non
rimanere trafitta all'udire queste
parole, quando la sua sola memoria
spezza i nostri cuori, che pure sono
di pietra e di ferro?

Non meravigliatevi, fratelli, se Maria
è chiamata martire nell'anima.
Meravigliatevi se qualcuno non
ricorda che san Paolo annovera tra i



maggiori crimini dei gentili l'essere
vissuti senza affetto (cfr. Rm 1, 31).
Ben lungi fu questo dalle viscere di
Maria, lungi è anche dai suoi umili
servi.

Può darsi che qualcuno mi chieda:
ma non aveva saputo in anticipo che
suo Figlio doveva morire?
Indubbiamente. E non si aspettava
che sarebbe risuscitato subito dopo?
Con la più grande certezza. E
malgrado questo, si angosciava nel
vederlo crocifisso? Si angosciò, sì, e
grandemente. Del resto, chi sei tu,
fratello, o che sapienza è la tua, che ti
meravigli di più di Maria addolorata
che del Figlio di Maria paziente? Egli
poté morire in quanto al corpo, e
Maria non poté morire nello stesso
momento con il cuore? Quello
realizzò una carità superiore a ogni
altra carità; anche questa realizzò
una carità che, dopo di allora, non
ebbe un'altra simile».



San Bernardo (XII secolo)

Sermone nell'ottava dell'Assunzione ,
14-15.

* * *

«Poiché Maria è Madre, la sua
devozione ci insegna a essere figli: ad
amare sul serio, senza misura; a
essere semplici, senza tutte le
complicazioni che nascono
dall'egoismo di pensare solamente a
se stessi; a essere allegri, sapendo che
nulla può distruggere la nostra
speranza. L'inizio del cammino che
ha per termine l'amore folle per
Gesù, è un fiducioso amore alla
Madonna. Ho già scritto queste
parole, molti anni fa, nel prologo di
un commento del Santo Rosario, e da
allora ho costatato molte volte
quanto sono vere. Non mi dilungherò
su questo concetto; vi invito piuttosto
a farne esperienza, a scoprirlo
personalmente mediante il colloquio
amoroso con Maria, aprendole il



vostro cuore, confidandole le vostre
gioie e le vostre pene, chiedendole di
aiutarvi a conoscere e a seguire
Gesù».

San Josemaría (XX secolo)

È Gesù che passa , n. 143.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/vita-di-maria-
xv-magistero-padri-santi/ (12/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/vita-di-maria-xv-magistero-padri-santi/
https://opusdei.org/it-it/article/vita-di-maria-xv-magistero-padri-santi/
https://opusdei.org/it-it/article/vita-di-maria-xv-magistero-padri-santi/

	Vita di Maria (XV): Magistero, Padri, santi

