
opusdei.org

Vita di Maria (IX):
Magistero, Padri,
santi

L’adorazione dei magi al
Bambino vista dai Padri della
Chiesa, dai santi, dal
magistero...

21/10/2010

LA VOCE DEL MAGISTERO

«L'arrivo dei Magi dall'Oriente a
Betlemme, per adorare il neonato
Messia, è il segno della
manifestazione del Re universale ai
popoli e a tutti gli uomini che



cercano la verità. È l'inizio di un
movimento opposto a quello di
Babele: dalla confusione alla
comprensione, dalla dispersione alla
riconciliazione. Scorgiamo così un
legame tra l'Epifania e la Pentecoste:
se il Natale di Cristo, che è il Capo, è
anche il Natale della Chiesa, suo
corpo, noi vediamo nei Magi i popoli
che si aggregano al resto d'Israele,
preannunciando il grande segno
della “Chiesa poliglotta", attuato dallo
Spirito Santo cinquanta giorni dopo
la Pasqua.

L'amore fedele e tenace di Dio, che
mai viene meno alla sua alleanza di
generazione in generazione. È il
“mistero" di cui parla San Paolo nelle
sue Lettere, anche nel brano della
Lettera agli Efesini poc'anzi
proclamato: l'Apostolo afferma che
tale mistero “gli è stato fatto
conoscere per rivelazione" ( Ef 3, 3) e
lui è incaricato di farlo conoscere.



Questo “mistero" della fedeltà di Dio
costituisce la speranza della storia.
Certo, esso è contrastato da spinte di
divisione e di sopraffazione, che
lacerano l'umanità a causa del
peccato e del conflitto di egoismi. La
Chiesa è, nella storia, al servizio di
questo “mistero" di benedizione per
l'intera umanità. In questo mistero
della fedeltà di Dio, la Chiesa assolve
appieno la sua missione solo quando
riflette in se stessa la luce di Cristo
Signore, e così è di aiuto ai popoli del
mondo sulla via della pace e
dell'autentico progresso [...].

Con Gesù Cristo la benedizione di
Abramo si è estesa a tutti i popoli,
alla Chiesa universale come nuovo
Israele che accoglie nel suo seno
l'intera umanità. Anche oggi,
tuttavia, resta in molti sensi vero
quanto diceva il profeta: “Nebbia
fitta avvolge le nazioni" e la nostra
storia. Non si può dire infatti che la
globalizzazione sia sinonimo di



ordine morale, tutt'altro. I conflitti
per la supremazia economica e
l'accaparramento delle risorse
energetiche, idriche e delle materie
prime rendono difficile il lavoro di
quanti, ad ogni livello, si sforzano di
costruire un mondo giusto e solidale.

C'è bisogno di una speranza più
grande, che permetta di preferire il
bene comune di tutti al lusso di pochi
e alla miseria di molti. “Questa
grande speranza può essere solo
Dio ..., non un qualsiasi Dio, ma quel
Dio che possiede un volto umano" ( 
Spe salvi , 31), il Dio che si è
manifestato nel Bambino di
Betlemme e nel Crocifisso-Risorto».

Benedetto XVI (XXI secolo), Omelia
nella solennità dell'Epifania , 6-I-2008.

* * *

LA VOCE DEI PADRI DELLA CHIESA



«La Provvidenza misericordiosa di
Dio, avendo deciso di venire alla fine
dei tempi per soccorrere il mondo
che stava per morire, stabilì in
anticipo in Cristo la salvezza di tutti i
popoli [...]. Questa ineffabile
misericordia, carissimi, si manifestò
quando Erode deteneva il potere
reale sui giudei. Si era conclusa la
legittima successione dei re, non
esisteva più l'autorità dei sacerdoti,
un estraneo ostentava l'autorità
sovrana. Per questo, la venuta del
vero Re poggiava sulle parole di
questa profezia: Non sarà tolto lo
scettro da Giuda, né il bastone del
comando tra i suoi piedi, finché verrà
Colui al quale esso appartiene e a cui è
dovuta l'obbedienza dei popoli ( Gn 49,
10). Si trattava di quei popoli,
innumerevole discendenza in altri
tempi promessa al santo patriarca
Abramo, una discendenza che
sarebbe stata generata non da un
seme carnale, ma dalla fecondità
della fede; una discendenza



paragonata a una moltitudine di
stelle, affinché il padre di tutte le
nazioni si aspettasse una posterità
non terrena, ma celeste [...].

Istruiti da questi misteri della grazia
divina, carissimi, celebriamo dunque
con una saggia gioia il giorno delle
nostre primizie e l'inizio delle
vocazioni dei pagani. Siamo sempre
grati a Dio misericordioso, che,
secondo le parole dell'Apostolo, ci ha
messi in grado di partecipare alla
sorte dei santi nella luce. È Lui [...] che
ci ha liberati dal potere delle tenebre e
ci ha trasferiti nel regno del suo Figlio
diletto ( Col 1, 12-13). Infatti, come
aveva annunciato Isaia, il popolo che
camminava nelle tenebre vide una
grande luce; su coloro che abitavano
in terra tenebrosa una luce rifulse ( Is
9, 1). Per questo egli stesso dice al
Signore: Tu chiamerai gente che non
conoscevi; accorreranno a Te popoli
che non ti conoscevano ( Ibid ., 55, 5).
Abramo vide questo giorno e se ne



rallegrò (cfr. Gv 8, 56) quando seppe
che i suoi figli secondo la fede
sarebbero stati benedetti nella loro
discendenza, ossia in Cristo, e
intravide nella fede che sarebbe stato
il futuro padre di tutti i popoli (cfr. 
Rm 4, 18)».

San Leone Magno (V secolo), Omelia
nella solennità dell'Epifania , 3.

* * *

«Forse qualcuno si meraviglia e si
domanda: come hanno potuto, i
Magi, conoscere la nascita del
Salvatore, solo attraverso il segno di
una stella? In primo luogo, bisogna
dire che si tratta di un dono concesso
loro dal Signore. In secondo luogo, si
legge nei libri di Mosè che già
Balaam era stato una specie di
profeta dei pagani. Infatti egli aveva
profetizzato – nella misura in cui era
capace di farlo – la venuta di Cristo e
la sua incarnazione per mezzo di una
vergine. Profetizzò [...] in questi



termini: Una stella spunta da
Giacobbe e uno scettro sorge da
Israele ( Nm 24, 17). Per questa
ragione sembra che i Magi
provenissero dalla discendenza di
Balaam [...]. Quando videro il segno
della nuova stella, i Magi credettero
immediatamente, perché capirono
che erano stati chiamati a dare
compimento alla profezia del loro
antenato [...]. Il profeta Balaam vide
in spirito quella stella che questi
poterono vedere con gli occhi, e in
questo modo arrivarono alla fede.
Quello profetizzò la venuta di Cristo;
questi, quando venne, lo guardarono
con gli occhi della fede».

San Cromazio di Aquileia (IV secolo), 
Commento al Vangelo di San Matteo ,
IV, 1.

* * *

«Secondo me, è evidente che non si
trattava di una stella ordinaria; o
meglio, non era una vera stella, ma



una forza invisibile che prese le
apparenze di una stella, e questo è
provato, anzitutto, dalla traiettoria
che seguì. Noi vediamo che il sole, la
luna e tutti gli astri si muovono da
oriente verso occidente; quella,
invece, seguiva una traiettoria da
nord a sud, che è la posizione della
Persia rispetto alla Palestina.

In secondo luogo, la stessa cosa si
può dimostrare in base ai tempi.
Infatti, non solo appariva durante la
notte, ma in pieno giorno e nel pieno
fulgore del sole. Non c'è stella che
abbia una tale virtù; non l'ha
neppure la stessa luna, la quale, pur
eccedendo di parecchi gradi tutte le
stelle, appena splendono i raggi del
sole, si nasconde e scompare. Invece,
la stella dei Magi, data la superiorità
della sua luminosità, superava gli
stessi raggi solari e brillava in mezzo
alla loro luce.



Terza prova: la stella dei Magi
appariva e si nascondeva. In effetti,
durante il viaggio verso la Palestina,
la stella li guidò; ma poi, appena
arrivarono a Gerusalemme,
scomparve alla loro vista. Poi,
quando, informato Erode sullo scopo
della loro venuta, lo lasciarono e si
misero in cammino, la stella
riapparve ai loro occhi. Tutto questo
non è consono al movimento di una
stella, ma a una potenza molto
razionale. Era una stella che non
aveva moto proprio, ma che, quando
i Magi dovevano camminare, si
muoveva; quando dovevano
fermarsi, si fermava, adattandosi
sempre a ciò che conveniva. Era
come la colonna di nebbia che
guidava i giudei nel deserto, grazie
alla quale, in base a ciò che
conveniva, piantavano o muovevano
il loro accampamento.

La quarta prova evidente è il modo
come mostrò loro il luogo dove si



trovava il Bambino. In realtà non la
mostrò loro restandosene in alto,
perché in tal modo non avrebbero
potuto individuarlo, ma
abbassandosi fin lì. Comprenderete
perfettamente che un luogo tanto
minuscolo, probabilmente una
povera capanna, e ancor meno,
com'è naturale, il corpicino di un
bambino piccolo, non è possibile che
sia indicato da una stella [...]. Questo,
infatti, è ciò che l'evangelista voleva
far capire dicendo: Ed ecco la stella,
che avevano visto nel suo sorgere, li
precedeva, finché giunse e si fermò
sopra il luogo dove si trovava il
Bambino ( Mt 2, 9).

Vedete, dunque, con quanti
argomenti si prova che quella stella
non era una stella come le altre, e
che non apparve perché così esigeva
l'oroscopo profano».

San Giovanni Crisostomo (IV secolo), 
Omelie sul Vangelo di San Matteo , VI.



* * *

LA VOCE DEI SANTI

« Poi aprirono i loro scrigni e gli
offrirono in dono oro, incenso e mirra
( Mt 2, 11). Fermiamoci un po' e
cerchiamo di capire questo passo del
Vangelo. Come è possibile che noi,
che siamo nulla e nulla valiamo,
possiamo fare delle offerte a Dio?
[...].

Ma il Signore sa che il dare è proprio
degli innamorati, ed Egli stesso ci
indica che cosa desidera da noi. Non
gli importano le ricchezze, i frutti o
gli animali della terra, del mare o
dell'aria, perché tutto è suo; vuole
qualcosa di intimo che gli dobbiamo
offrire con libertà: Figlio mio, dammi
il tuo cuore ( Prv 23, 26). Vedete? Non
si accontenta di spartire: vuole tutto.
Torno a ripetere che non cerca le
nostre cose, cerca noi stessi. Solo da
qui, da questo primo dono,



acquistano senso tutti gli altri doni
che possiamo offrire al Signore.

Diamogli pertanto dell'oro: l'oro puro
dello spirito di distacco dal denaro e
dai mezzi materiali, cose che pure
sono buone, perché vengono da Dio.
Ma il Signore ha disposto che le
utilizzassimo senza lasciarvi il cuore,
mettendole a frutto per il bene
comune di tutti gli uomini [...].

Offriamogli poi l'incenso: è l'anelito,
che sale fino al Signore, di condurre
una vita nobile che diffonda intorno
a sé il bonus odor Christi ( 2 Cor 2,
15), il profumo di Cristo. Quando le
parole e le azioni sono impregnate
del bonus odor , si semina
comprensione, amicizia. La nostra
vita deve accompagnare quella degli
altri perché nessuno sia o si senta
solo. La nostra carità deve essere
anche affetto, calore umano [...].

Assieme ai Magi, offriamo infine la
mirra, ossia il sacrificio, che non



deve mai mancare nella vita
cristiana. La mirra ci porta alla
memoria la Passione del Signore:
sulla Croce gli diedero da bere mirra
mista a vino (cfr. Mc 15, 23), e con la
mirra unsero il suo corpo per la
sepoltura (cfr. Gv 19, 39). Ma non
crediate che riflettere sulla necessità
del sacrificio e della mortificazione
sia come aggiungere una nota di
tristezza [...]. Mortificazione non è
pessimismo, non è grettezza d'animo.
La mortificazione non vale niente
senza la carità. Dobbiamo pertanto
cercare sacrifici che, pur rendendoci
capaci di padroneggiare le cose della
terra, non mortifichino coloro che
convivono con noi. Il cristiano non
può essere né carnefice né meschino;
è un uomo che sa amare con le
opere, che saggia il suo amore con la
pietra di paragone del dolore».

San Josemaría Escrivá (XX secolo), È
Gesù che passa , nn. 35-37.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/vita-di-maria-ix-
magistero-padri-santi/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/vita-di-maria-ix-magistero-padri-santi/
https://opusdei.org/it-it/article/vita-di-maria-ix-magistero-padri-santi/
https://opusdei.org/it-it/article/vita-di-maria-ix-magistero-padri-santi/

	Vita di Maria (IX): Magistero, Padri, santi

