
opusdei.org

Viaggio apostolico di
papa Francesco in
Ungheria

Dal 28 al 30 aprile 2023 papa
Francesco si è recato in
Ungheria per un viaggio
apostolico. In questo articolo
potrai trovare le omelie e i
discorsi che ha pronunciato
durante il suo viaggio.

30/04/2023

Venerdì 28 aprile



Incontro con le Autorità, con la
Società Civile e con il Corpo
Diplomatico

Incontro con i Vescovi, i Sacerdoti, i
Diaconi, i Consacrati, le Consacrate, i
Seminaristi e gli Operatori Pastorali

Sabato 29 aprile

Visita ai Bambini dell’Istituto “Beato
László Batthyány-Strattmann”

Incontro con i poveri e con i rifugiati

Incontro con i giovani

Domenica 30 aprile

Santa Messa

Regina Coeli

Incontro con il Mondo universitario e
della cultura

Incontro del Santo Padre con i
giornalisti durante il volo di ritorno



Venerdì 28 aprile

Incontro con le Autorità, con la
Società Civile e con il Corpo
Diplomatico

Vi saluto cordialmente e ringrazio la
Signora Presidente per l’accoglienza
e anche per le sue gentili e profonde
parole. La politica nasce dalla città,
dalla polis, dalla passione concreta
per il vivere insieme garantendo
diritti e rispettando doveri. Poche
città ci aiutano a riflettere su questo
come Budapest, che non è solo una
capitale signorile e vitale, ma un
luogo centrale nella storia: testimone
di svolte significative lungo i secoli, è
chiamata ad essere protagonista del
presente e del futuro; qui, come
scrisse un vostro grande poeta, «si
abbracciano le morbide onde del
Danubio, che è passato, presente e
futuro» (A. József, Al Danubio). Vorrei



dunque condividere alcuni pensieri,
prendendo spunto da Budapest in
quanto città di storia, città di ponti e 
città di santi.

1. Città di storia. Questa capitale ha
origini antiche, come testimoniano i
resti di epoca celtica e romana. Il suo
splendore ci riporta però alla
modernità, quando fu capitale
dell’Impero austro-ungarico lungo
quel periodo di pace noto come belle
époque, che si estese dagli anni della
sua fondazione fino alla prima
guerra mondiale. Sorta in tempo di
pace, ha conosciuto dolorosi conflitti:
non solo invasioni di tempi lontani
ma, nello scorso secolo, violenze e
oppressioni provocate dalle dittature
nazista e comunista – come scordare
il 1956? E, durante la seconda guerra
mondiale, la deportazione di decine e
decine di migliaia di abitanti, con la
restante popolazione di origine
ebraica rinchiusa nel ghetto e
sottoposta a numerosi eccidi. In tale



contesto ci sono stati molti giusti
valorosi – penso al Nunzio Angelo
Rotta, per esempio –, tanta resilienza
e grande impegno nel ricostruire,
così che Budapest oggi è una delle
città europee con la maggior
percentuale di popolazione ebraica,
centro di un Paese che conosce il
valore della libertà e che, dopo aver
pagato un alto prezzo alle dittature,
porta in sé la missione di custodire il
tesoro della democrazia e il sogno
della pace.

A tale riguardo, vorrei tornare sulla
fondazione di Budapest, che
quest’anno si celebra solennemente.
Essa avvenne infatti 150 anni fa, nel
1873, dall’unione di tre città: Buda
Óbuda a ovest del Danubio con Pest,
situata sulla riva opposta. La nascita
di questa grande capitale nel cuore
del continente richiama il cammino
unitario intrapreso dall’Europa, nella
quale l’Ungheria trova il proprio
alveo vitale. Nel dopoguerra l’Europa



ha rappresentato, insieme alle
Nazioni Unite, la grande speranza,
nel comune obiettivo che un più
stretto legame fra le Nazioni
prevenisse ulteriori conflitti.
Purtroppo non è stato così. Nel
mondo in cui viviamo, tuttavia, la
passione per la politica comunitaria
e per la multilateralità sembra un bel
ricordo del passato: pare di assistere
al triste tramonto del sogno corale di
pace, mentre si fanno spazio i solisti
della guerra. In generale, sembra
essersi disgregato negli animi
l’entusiasmo di edificare una
comunità delle nazioni pacifica e
stabile, mentre si marcano le zone, si
segnano le differenze, tornano a
ruggire i nazionalismi e si
esasperano giudizi e toni nei
confronti degli altri. A livello
internazionale pare persino che la
politica abbia come effetto quello di
infiammare gli animi anziché di
risolvere i problemi, dimentica della
maturità raggiunta dopo gli orrori



della guerra e regredita a una sorta
di infantilismo bellico. Ma la pace
non verrà mai dal perseguimento dei
propri interessi strategici, bensì da
politiche capaci di guardare
all’insieme, allo sviluppo di tutti:
attente alle persone, ai poveri e al
domani; non solo al potere, ai
guadagni e alle opportunità del
presente.

In questo frangente storico l’Europa
è fondamentale. Perché essa, grazie
alla sua storia, rappresenta la
memoria dell’umanità ed è perciò
chiamata a interpretare il ruolo che
le corrisponde: quello di unire i
distanti, di accogliere al suo interno i
popoli e di non lasciare nessuno per
sempre nemico. È dunque essenziale 
ritrovare l’anima europea:
l’entusiasmo e il sogno dei padri
fondatori, statisti che hanno saputo
guardare oltre il proprio tempo, oltre
i confini nazionali e i bisogni
immediati, generando diplomazie



capaci di ricucire l’unità, non di
allargare gli strappi. Penso a quando
De Gasperi, a una tavola rotonda cui
parteciparono anche Schuman e
Adenauer, disse: «È per se stessa, non
per opporla ad altri, che noi
preconizziamo l’Europa unita…
lavoriamo per l’unità, non per la
divisione» (Intervento alla Tavola
rotonda d’Europa, Roma, 13 ottobre
1953). E ancora, a quanto disse
Schuman: «Il contributo che
un’Europa organizzata e vitale può
apportare alla civiltà è
indispensabile per il mantenimento
di relazioni pacifiche», in quanto –
parole memorabili! – «la pace
mondiale non potrà essere
salvaguardata se non con sforzi
creativi, proporzionali ai pericoli che
la minacciano» (Dichiarazione
Schuman, 9 maggio 1950). In questa
fase storica i pericoli sono tanti; ma,
mi chiedo, anche pensando alla
martoriata Ucraina, dove sono gli
sforzi creativi di pace?



2. Budapest è città di ponti. Vista
dall’alto, “la perla del Danubio”
mostra la sua peculiarità proprio
grazie ai ponti che ne uniscono le
parti, armonizzandone la
configurazione a quella del grande
fiume. Quest’armonia con l’ambiente
mi porta a complimentarmi per la
cura ecologica che questo Paese
persegue con grande impegno. Ma i
ponti, che congiungono realtà
diverse, suggeriscono pure di
riflettere sull’importanza di un’unità
che non significhi uniformità. A
Budapest ciò emerge dalla notevole
varietà delle circoscrizioni che la
compongono, più di venti. Anche
l’Europa dei ventisette, costruita per
creare ponti tra le nazioni, necessita
del contributo di tutti senza sminuire
la singolarità di alcuno. Al riguardo
un padre fondatore preconizzava:
«L’Europa esisterà e nulla sarà
perduto di quanto fece la gloria e la
felicità di ogni nazione. È proprio in
una società più vasta, in un’armonia



più potente, che l’individuo può
affermarsi» (Intervento cit.). C’è
bisogno di questa armonia: di un
insieme che non appiattisca le parti e
di parti che si sentano ben integrate
nell’insieme, ma conservando la
propria identità. È significativo in
proposito quanto afferma la
Costituzione ungherese: «La libertà
individuale può svilupparsi solo
nella collaborazione con gli altri»; e
ancora: «Riteniamo che la nostra
cultura nazionale sia un ricco
contributo alla multicolore unità
europea».

Penso dunque a un’Europa che non
sia ostaggio delle parti, diventando
preda di populismi autoreferenziali,
ma che nemmeno si trasformi in una
realtà fluida, se non gassosa, in una
sorta di sovranazionalismo astratto,
dimentico della vita dei popoli. È
questa la via nefasta delle
“colonizzazioni ideologiche”, che
eliminano le differenze, come nel



caso della cosiddetta cultura gender,
o antepongono alla realtà della vita
concetti riduttivi di libertà, ad
esempio vantando come conquista
un insensato “diritto all’aborto”, che
è sempre una tragica sconfitta. Che
bello invece costruire un’Europa
centrata sulla persona e sui popoli,
dove vi siano politiche effettive per
la natalità e la famiglia – abbiamo
Paesi in Europa con l’età media di
46-48 anni –, perseguite con
attenzione in questo Paese, dove
nazioni diverse siano una famiglia in
cui si custodiscono la crescita e la
singolarità di ciascuno. Il ponte più
celebre di Budapest, quello delle
catene, ci aiuta a immaginare
un’Europa simile, formata da tanti
grandi anelli diversi, che trovano la
propria saldezza nel formare
insieme solidi legami. In ciò la fede
cristiana è di aiuto e l’Ungheria può
fare da “pontiere”, avvalendosi del
suo specifico carattere ecumenico:
qui diverse Confessioni convivono



senza antagonismi – ricordo la
riunione che ho avuto con loro un
anno e mezzo fa –, collaborando
rispettosamente, con spirito
costruttivo. Con la mente e il cuore
mi dirigo all’Abbazia di
Pannonhalma, uno dei grandi
monumenti spirituali di questo
Paese, luogo di preghiera e ponte di
fraternità.

3. E questo mi porta a considerare
l’ultimo aspetto: Budapest città di
santi – la Signora Presidente ha
parlato di Santa Elisabetta –, come ci
suggerisce anche il nuovo quadro
posto in questa sala. Il pensiero non
può che andare a Santo Stefano,
primo re d’Ungheria, vissuto in
un’epoca nella quale i cristiani in
Europa erano in piena comunione; la
sua statua, all’interno del Castello di
Buda, sovrasta e protegge la città,
mentre la Basilica dedicatagli nel
cuore della Capitale è, insieme con
quella di Esztergom, l’edificio



religioso più imponente del Paese.
Dunque la storia ungherese nasce
segnata dalla santità, e non solo di un
re, bensì di un’intera famiglia: sua
moglie, la Beata Gisella, e il figlio
sant’Emerico. Questi ricevette dal
padre alcune raccomandazioni, che
costituiscono una sorta di testamento
per il popolo magiaro. Oggi mi hanno
promesso di regalarmi il tomo, lo
aspetto! Vi leggiamo parole molto
attuali: «Ti raccomando di essere
gentile non solo verso la tua famiglia
e parentela, o con i potenti e i
benestanti, o con il tuo prossimo e
con i tuoi abitanti, ma anche con gli
stranieri». Santo Stefano motiva tutto
ciò con genuino spirito cristiano,
scrivendo: «È la pratica dell’amore
che conduce alla felicità suprema». E
chiosa dicendo: «Sii mite per non
combattere mai la
verità» (Ammonimenti, X). In tal
modo coniuga inseparabilmente
verità e mitezza. È un grande
insegnamento di fede: i valori



cristiani non possono essere
testimoniati attraverso rigidità e
chiusure, perché la verità di Cristo
comporta mitezza, comporta
gentilezza, nello spirito delle
Beatitudini. Si radica qui quella
bontà popolare ungherese, rivelata
da certe espressioni del parlare
comune, come ad esempio: “jónak
lenni jó” [è bene essere buoni] e “jobb
adni mint kapni” [è meglio dare che
ricevere].

Da ciò traspare non solo la ricchezza
di una solida identità, ma la necessità
di apertura agli altri, come riconosce
la Costituzione quando dichiara:
«Rispettiamo la libertà e la cultura
degli altri popoli, ci impegniamo a
collaborare con tutte le nazioni del
mondo». Essa afferma ancora: «Le
minoranze nazionali che vivono con
noi fanno parte della comunità
politica ungherese e sono parti
costitutive dello Stato», e si propone
l’impegno «per la cura e la



protezione […] delle lingue e delle
culture delle minoranze nazionali in
Ungheria». È veramente evangelica
questa prospettiva, che contrasta una
certa tendenza, giustificata talvolta
in nome delle proprie tradizioni e
persino della fede, a ripiegarsi su di
sé.

Il Testo costitutivo, in poche e
decisive parole impregnate di spirito
cristiano, asserisce inoltre:
«Dichiariamo essere un obbligo
l’assistenza ai bisognosi e ai poveri».
Ciò richiama il prosieguo della storia
di santità ungherese, raccontata dai
numerosi luoghi di culto della
Capitale: dal primo Re, che stabilì le
fondamenta del vivere comune, si
passa a una Principessa che eleva
l’edificio verso una purezza
ulteriore. È sant’Elisabetta, la cui
testimonianza ha raggiunto ogni
latitudine. Questa figlia della vostra
terra morì a ventiquattro anni dopo
aver rinunciato a ogni bene e aver



distribuito tutto ai poveri. Si dedicò
sino alla fine, nell’ospedale che aveva
fatto costruire, alla cura dei malati: è
una gemma splendente di Vangelo.

Distinte Autorità, vorrei ringraziarvi
per la promozione delle opere
caritative ed educative ispirate da
tali valori e nelle quali s’impegna la
compagine cattolica locale, così come
per il sostegno concreto a tanti
cristiani provati nel mondo,
specialmente in Siria e in Libano. È
feconda una proficua collaborazione
tra Stato e Chiesa che, per essere tale,
necessita però di ben salvaguardare
le opportune distinzioni. È
importante che ogni cristiano lo
ricordi, tenendo come punto di
riferimento il Vangelo, per aderire
alle scelte libere e liberanti di Gesù e
non prestarsi a una sorta di
collateralismo con le logiche del
potere. Fa bene, da questo punto di
vista, una sana laicità, che non scada
nel laicismo diffuso, il quale si



mostra allergico ad ogni aspetto
sacro per poi immolarsi sugli altari
del profitto. Chi si professa cristiano,
accompagnato dai testimoni della
fede, è chiamato principalmente a
testimoniare e a camminare con
tutti, coltivando un umanesimo
ispirato dal Vangelo e instradato su
due binari fondamentali:
riconoscersi figli amati del Padre e
amare ciascuno come fratello.

In tal senso Santo Stefano lasciava al
figlio straordinarie parole di
fraternità, dicendo che «adorna il
paese» chi vi giunge con lingue e
costumi diversi. Infatti – scriveva –
«un paese che ha una sola lingua e
un solo costume è debole e cadente.
Per questo ti raccomando di
accogliere benevolmente i forestieri
e di tenerli in onore, così che
preferiscano stare piuttosto da te che
non altrove» (Ammonimenti, VI). È un
tema, quello dell’accoglienza, che
desta tanti dibattiti ai nostri giorni ed



è sicuramente complesso. Tuttavia
per chi è cristiano l’atteggiamento di
fondo non può essere diverso da
quello che santo Stefano ha
trasmesso, dopo averlo appreso da
Gesù, il quale si è identificato nello
straniero da accogliere (cfr Mt 25,35).
È pensando a Cristo presente in tanti
fratelli e sorelle disperati che
fuggono da conflitti, povertà e
cambiamenti climatici, che occorre
far fronte al problema senza scuse e
indugi. È tema da affrontare insieme,
comunitariamente, anche perché, nel
contesto in cui viviamo, le
conseguenze prima o poi si
ripercuoteranno su tutti. Perciò è
urgente, come Europa, lavorare a vie
sicure e legali, a meccanismi
condivisi di fronte a una sfida
epocale che non si potrà arginare
respingendo, ma va accolta per
preparare un futuro che, se non sarà
insieme, non sarà. Ciò chiama in
prima linea chi segue Gesù e vuole



imitare l’esempio dei testimoni del
Vangelo.

Non è possibile citare tutti i grandi
confessori della fede della Pannonia
Sacra, ma vorrei almeno menzionare
san Ladislao e santa Margherita, e
fare riferimento a certe maestose
figure del secolo scorso, come il Card.
József Mindszenty, i Beati Vescovi
martiri Vilmos Apor e Zoltán
Meszlényi, il Beato László Batthyány-
Strattmann. Sono, insieme a tanti
giusti di vari credo, padri e madri
della vostra Patria. A loro vorrei
affidare l’avvenire di questo Paese, a
me tanto caro. E mentre vi ringrazio
per aver ascoltato quanto avevo in
animo di condividere – vi ringrazio
per la vostra pazienza –, assicuro la
mia vicinanza e la mia preghiera per
tutti gli ungheresi, e lo faccio con un
pensiero speciale per quelli che
vivono al di fuori della Patria e per
quanti ho incontrato nella vita e mi
hanno fatto tanto bene. Penso alla



comunità religiosa ungherese che ho
assistito a Buenos Aires. Isten, áldd
meg a magyart! [Dio, benedici gli
ungheresi!]

Incontro con i Vescovi, i Sacerdoti,
i Diaconi, i Consacrati, le
Consacrate, i Seminaristi e gli
Operatori Pastorali

Sono felice di essere nuovamente qui
dopo aver condiviso con voi il 52°
Congresso Eucaristico
Internazionale. È stato un momento
di grande grazia e sono certo che i
suoi frutti spirituali vi stanno
accompagnando. Ringrazio Mons.
Veres per il saluto che mi ha rivolto e
per aver raccolto il desiderio dei
cattolici di Ungheria con le seguenti
parole: «In questo mondo che sta
cambiando vogliamo testimoniare
che Cristo è il nostro futuro». Cristo.
Non “il futuro è Cristo”, no: Cristo è il
nostro futuro. Non cambiare le cose.
È una delle esigenze più importanti



per noi: interpretare i cambiamenti e
le trasformazioni della nostra epoca,
cercando di affrontare al meglio le
sfide pastorali. Con Cristo e in Cristo.
Niente fuori dal Signore, niente
lontano dal Signore.

Ma ciò è possibile guardando a Cristo
come nostro futuro: Egli è «l’Alfa e
l’Omega, Colui che è, che era e che
viene, l’Onnipotente» (Ap 1,8), il
principio e la fine, il fondamento e la
meta ultima della storia
dell’umanità. Contemplando in
questo tempo pasquale la sua gloria,
di Lui che è «il Primo e l’Ultimo» (Ap
1,17), possiamo guardare alle
tempeste che a volte si abbattono sul
nostro mondo, ai cambiamenti rapidi
e continui della società e alla stessa
crisi di fede dell’Occidente con uno
sguardo che non cede alla
rassegnazione e che non perde di
vista la centralità della Pasqua: Cristo
risorto, centro della storia, è il
futuro. La nostra vita, per quanto



segnata dalla fragilità, è saldamente
posta nelle sue mani. Se
dimentichiamo questo, anche noi,
pastori e laici, cercheremo mezzi e
strumenti umani per difenderci dal
mondo, chiudendoci nelle nostre oasi
religiose, comode e tranquille;
oppure, al contrario, ci adegueremo
ai venti cangianti della mondanità e,
allora, il nostro cristianesimo
perderà vigore e smetteremo di
essere sale della terra. Tornare a
Cristo, che è il futuro, per non cadere
nei venti cangianti della mondanità,
che è il peggio che può accadere alla
Chiesa: una Chiesa mondana.

Queste sono, perciò, le due
interpretazioni – vorrei dire le due
tentazioni – da cui sempre dobbiamo
guardarci come Chiesa: una lettura
catastrofista della storia presente,
che si nutre del disfattismo di chi
ripete che tutto è perduto, che non ci
sono più i valori di una volta, che
non si sa dove andremo a finire. È



bello che il Rev. Sándor abbia
manifestato la sua gratitudine a Dio
che lo ha “liberato dal disfattismo”! E
cosa ha fatto della sua vita, una
grande cattedrale? No, una piccola
chiesa d’emergenza, di campagna.
Ma l’ha fatta, non si è lasciato
vincere. Grazie, fratello! E poi l’altro
rischio, quello della lettura ingenua
del proprio tempo, che invece si
fonda sulla comodità del
conformismo e ci fa credere che in
fondo vada tutto bene, che il mondo
ormai è cambiato e bisogna
adeguarsi – senza discernimento; è
brutto questo. Ecco, contro il 
disfattismo catastrofico e il 
conformismo mondano il Vangelo ci
dona occhi nuovi, ci dona la grazia
del discernimento per entrare nel
nostro tempo con un atteggiamento
accogliente, ma anche con uno
spirito di profezia. Quindi, con 
accoglienza aperta alla profezia. Non
mi piace usare l’aggettivo “profetico”,
si usa troppo. Sostantivo: profezia.



Stiamo vivendo una crisi dei
sostantivi e andiamo tanto, tanto
spesso agli aggettivi. No: profezia.
Spirito, atteggiamento accogliente,
aperto e con profezia nel cuore.

A tale proposito, vorrei soffermarmi
brevemente su una bella immagine
usata da Gesù: quella della pianta di
fico (cfr Mc 13,28-29). Ce la offre nel
contesto del Tempio di
Gerusalemme. A chi stava ad
ammirare le sue belle pietre e viveva
così una sorta di conformismo
mondano, riponendo la sicurezza
nello spazio sacro e nella sua solenne
imponenza, Gesù dice che non
bisogna assolutizzare niente su
questa terra, perché tutto è precario
e non resterà pietra su pietra –
stiamo leggendo in questi giorni
nell’Ufficio divino il Libro
dell’Apocalisse, dove ci fa vedere che
non resterà pietra su pietra – ma, allo
stesso tempo, il Signore non vuole
indurre allo scoraggiamento o alla



paura. E perciò aggiunge: quando
tutto passerà, quando crolleranno i
templi umani, accadranno cose
terribili e ci saranno violente
persecuzioni, allora «vedranno il
Figlio dell’uomo venire sulle nubi
con grande potenza e gloria» (v. 26).
Ed è qui che invita a guardare
l’albero di fico: «Dalla pianta di fico
imparate la parabola: quando ormai
il suo ramo diventa tenero e
spuntano le foglie, sapete che l’estate
è vicina. Così anche voi: quando
vedrete accadere queste cose,
sappiate che egli è vicino, è alle
porte» (vv. 28-29). Siamo dunque
chiamati ad accogliere come una
pianta feconda il tempo che viviamo,
con i suoi cambiamenti e le sue sfide,
perché proprio attraverso tutto ciò –
dice il Vangelo – il Signore si
avvicina. E intanto siamo chiamati a
coltivare questa nostra stagione, a
leggerla, a seminarvi il Vangelo, a
potare i rami secchi del male, a



portare frutto. Siamo chiamati a
un’accoglienza con profezia.

Accoglienza con profezia: si tratta di
imparare a riconoscere i segni della
presenza di Dio nella realtà, anche
laddove essa non appare
esplicitamente segnata dallo spirito
cristiano e ci viene incontro con il
suo carattere di sfida o di
interrogativo. E, al contempo, si
tratta di interpretare tutto alla luce
del Vangelo senza farsi
mondanizzare – state attenti! –, ma
come annunciatori e testimoni della
profezia cristiana. State attenti al
processo di mondanizzazione.
Cadere nella mondanità forse è il
peggio che può accadere a una
comunità cristiana. Vediamo che
anche in questo Paese, dove la
tradizione di fede rimane ben
radicata, si assiste alla diffusione del
secolarismo e a quanto lo
accompagna, il che spesso rischia di
minacciare l’integrità e la bellezza



della famiglia, di esporre i giovani a
modelli di vita improntati al
materialismo e all’edonismo, di
polarizzare il dibattito su tematiche e
sfide nuove. E allora la tentazione
può essere quella di irrigidirsi, di
chiudersi e di assumere un
atteggiamento da “combattenti”. Ma
tali realtà possono rappresentare
delle opportunità per noi cristiani,
perché stimolano la fede e
l’approfondimento di alcuni temi,
invitano a chiederci in che modo
queste sfide possano entrare in
dialogo con il Vangelo, a cercare vie,
strumenti e linguaggi nuovi. In
questo senso, Benedetto XVI ha
affermato che le diverse epoche di
secolarizzazione vengono in aiuto
alla Chiesa perché «hanno
contribuito in modo essenziale alla
sua purificazione e riforma interiore.
Le secolarizzazioni infatti […]
significarono ogni volta una
profonda liberazione della Chiesa da
forme di mondanità» (Incontro con i

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110925_catholics-freiburg.html


cattolici impegnati nella Chiesa e nella
società, Freiburg im Breisgau, 25
settembre 2011). Davanti a qualsiasi
sorta di secolarizzazione c’è una
sfida e un invito a purificare la
Chiesa da ogni sorta di mondanità.
Torniamo su questa parola, che è il
peggio: cadere nella mondanità è il
peggio che ci può accadere. È un
paganesimo soft, è un paganesimo
che non ti toglie la pace, perché?
perché è buono? No, perché tu sei
anestetizzato.

L’impegno ad entrare in dialogo con
le situazioni di oggi chiede alla
Comunità cristiana di essere
presente e testimoniante, di saper
ascoltare le domande e le sfide senza
paura o rigidità. E questo non è facile
nella situazione attuale, perché non
mancano anche all’interno delle
fatiche. In particolare, vorrei
sottolineare il sovraccarico di lavoro
per i sacerdoti. Da un lato, infatti, le
esigenze della vita parrocchiale e

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110925_catholics-freiburg.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110925_catholics-freiburg.html


pastorale sono numerose ma,
dall’altro, le vocazioni calano e i preti
sono pochi, spesso avanti negli anni e
con qualche segno di stanchezza.
Questa è una condizione comune a
molte realtà europee, rispetto alla
quale è importante che tutti – pastori
e laici – si sentano corresponsabili:
anzitutto nella preghiera, perché le
risposte vengono dal Signore e non
dal mondo, dal tabernacolo e non dal
computer. E poi nella passione per la
pastorale vocazionale, cercando i
modi per offrire con entusiasmo ai
giovani il fascino della sequela di
Gesù anche nella speciale
consacrazione.

È bello quanto ci ha raccontato suor
Krisztina… Ma è stata una vocazione
difficile la sua! Perché per diventare
domenicana è stata aiutata prima da
un sacerdote francescano, poi dai
gesuiti con gli esercizi… e alla fine è
diventata domenicana. Brava! Un bel
percorso hai fatto tu! È bello quello



che lei ci ha raccontato circa il
“discutere con Gesù” sul perché
chiamasse proprio lei – voleva che
chiamasse le sorelle, non lei –; c’è
bisogno di chi ascolta e aiuta a
discutere bene con il Signore! E, più
in generale, c’è bisogno di avviare
una riflessione ecclesiale – sinodale,
da fare tutti insieme – per aggiornare
la vita pastorale, senza accontentarsi
di ripetere il passato e senza paura di
riconfigurare la parrocchia sul
territorio, ma ponendo come priorità
l’evangelizzazione e avviando
un’attiva collaborazione tra preti,
catechisti, operatori pastorali,
insegnanti. Siete già in cammino su
questa strada: per favore, non
fermatevi. Cercate le vie possibili per
collaborare con gioia alla causa del
Vangelo e portare avanti insieme,
ciascuno col proprio carisma, la
pastorale come annuncio, annuncio 
kerigmatico, cioè quello che muove le
coscienze. È bello in tal senso quanto
ci ha detto Dorina sul bisogno di



raggiungere il prossimo attraverso la
narrazione, la comunicazione,
toccando la vita quotidiana. E qui mi
fermo un po’ per sottolineare il
lavoro bello dei catechisti, questo 
antiquum ministerium. Ci sono posti
nel mondo – pensiamo all’Africa, per
esempio – dove l’evangelizzazione la
portano avanti i catechisti. I
catechisti sono colonne della Chiesa!
Grazie per quello che fate. E
ringrazio i diaconi e i catechisti, che
hanno un ruolo decisivo nel
trasmettere la fede alle giovani
generazioni, e quanti, insegnanti e
formatori, sono impegnati con
generosità nel campo educativo:
grazie, grazie tante!

Permettetemi poi di dirvi che una
buona pastorale è possibile se siamo
capaci di vivere quell’amore che il
Signore ci ha comandato e che è
dono del suo Spirito. Se siamo
distanti o divisi, se ci irrigidiamo
nelle posizioni e nei gruppi, non



portiamo frutto; pensiamo a noi
stessi, alle nostre idee e alle nostre
teologie. È triste quando ci si divide
perché, anziché fare gioco di
squadra, si fa il gioco del nemico: il
diavolo è quello che divide, ed è un
artista nel fare questo, è la sua
specialità. E noi vediamo i Vescovi
scollegati tra loro, i preti in tensione
col Vescovo, quelli anziani in
conflitto con i più giovani, i diocesani
con i religiosi, i presbiteri con i laici, i
latini con i greci; ci si polarizza su
questioni che riguardano la vita della
Chiesa, ma pure su aspetti politici e
sociali, arroccandosi su posizioni
ideologiche. Non lasciate entrare le
ideologie! La vita di fede, l’atto di
fede non può essere ridotto a
ideologia: questo è del diavolo. No,
per favore: il primo lavoro pastorale
è la testimonianza della comunione,
perché Dio è comunione ed è
presente dove c’è carità fraterna.
Superiamo le divisioni umane per
lavorare insieme nella vigna del



Signore! Immergiamoci nello spirito
del Vangelo, radichiamoci nella
preghiera, specialmente
nell’adorazione e nell’ascolto della
Parola di Dio, coltiviamo la
formazione permanente, la
fraternità, la vicinanza e l’attenzione
agli altri. Un grande tesoro ci è stato
messo nelle mani, non sprechiamolo
inseguendo realtà secondarie
rispetto al Vangelo!

E qui mi permetto di dirvi: state
attenti al chiacchiericcio, il
chiacchiericcio tra i vescovi, tra i
preti, tra le suore, tra i laici… Il
chiacchiericcio distrugge. Sembra
una cosa tanto bella, il
chiacchiericcio, una caramella di
zucchero, è bello chiacchierare degli
altri. Si cade spesso in questo. State
attenti, perché è la strada della
distruzione. Se un consacrato o un
laico che vive sul serio, riuscisse a
non sparlare mai di un altro, questo
è un santo, una santa. Andate su



questa strada: niente chiacchiericcio.
“Eh, Padre, è difficile, perché a volte
uno scivola: quel commento,
quell’altro…”. C’è un bel rimedio
contro il chiacchiericcio: la
preghiera, per esempio; ma c’è un
altro bel rimedio: mordersi la lingua.
Sai? Ti mordi la lingua e niente
chiacchiericcio. D’accordo?

E un’altra cosa vorrei dire ai preti,
per offrire al Popolo santo di Dio il
volto del Padre e creare uno spirito
di famiglia: cerchiamo di non essere
rigidi, ma di avere sguardi e approcci
misericordiosi e compassionevoli. Su
questo voglio sottolineare una cosa:
qual è lo stile di Dio. Il primo stile di
Dio è l’atteggiamento di vicinanza.
Lui stesso lo disse nel Deuteronomio:
“Dimmi, quale popolo ha i suoi dèi
vicini a sé come tu hai vicino me?”.
Dio, l’atteggiamento di Dio è
vicinanza, con compassione e
tenerezza. Vicinanza, compassione e
tenerezza: questo è lo stile di Dio.



Andiamo su questo stile. Io, sono
vicino alla gente, aiuto la gente, sono
compassionevole o condanno tutti?
Sono tenero, soave? Per questo,
niente rigidità, ma vicinanza,
compassione e tenerezza. A questo
proposito mi hanno colpito le parole
di don József, che ha riportato alla
memoria la dedizione e il ministero
di suo fratello, il Beato János
Brenner, barbaramente ucciso a soli
26 anni. Quanti testimoni e
confessori della fede ha avuto questo
popolo durante i totalitarismi dello
scorso secolo! Avete sofferto tanto! Il
Beato János ha vissuto sulla sua pelle
tante sofferenze e sarebbe stato
facile per lui serbare rancore,
chiudersi, irrigidirsi. Invece è stato
buon pastore. Ciò è richiesto a noi
tutti, in particolare ai sacerdoti: uno
sguardo misericordioso, un cuore
compassionevole, che perdona
sempre, che perdona sempre, che
perdona sempre, che aiuta a
ricominciare, che accoglie e non



giudica e non caccia via, e che
incoraggia e non critica, serve e non
chiacchiera.

Questo atteggiamento ci allena
all’accoglienza, un’accoglienza che è
profezia: cioè a trasmettere la
consolazione del Signore nelle
situazioni di dolore e di povertà del
mondo, stando vicini ai cristiani
perseguitati, ai migranti che cercano
ospitalità, alle persone di altre etnie,
a chiunque si trovi nel bisogno. Avete
in tal senso grandi esempi di santità,
come San Martino. Il suo gesto di
dividere il mantello con il povero è
molto più che un’opera di carità: è
l’immagine di Chiesa verso cui
tendere, è ciò che la Chiesa di
Ungheria può portare come profezia
nel cuore dell’Europa: misericordia,
prossimità. Ma vorrei ricordare
ancora Santo Stefano, la cui reliquia
è qui accanto a me: egli, che per
primo affidò la nazione alla Madre di
Dio, che fu intrepido evangelizzatore



e fondatore di monasteri e abbazie,
sapeva bene anche ascoltare e
dialogare con tutti e occuparsi dei
poveri: abbassò per loro le tasse e
andava a fare l’elemosina
travestendosi per non essere
riconosciuto. Questa è la Chiesa che
dobbiamo sognare: una Chiesa
capace di ascolto vicendevole, di
dialogo, di attenzione ai più deboli;
una Chiesa accogliente verso tutti,
una Chiesa coraggiosa nel portare a
ciascuno la profezia del Vangelo.

Fratelli e sorelle carissimi, Cristo è il
nostro futuro, perché è Lui a guidare
la storia, Lui è il Signore della storia.
Ne erano fermamente convinti i
vostri Confessori della fede: tanti
Vescovi, sacerdoti, religiose e
religiosi martirizzati durante la
persecuzione ateista; essi
testimoniano la fede granitica degli
ungheresi. E questa non è
esagerazione, io sono convinto: voi
avete fede granitica, e ringraziamo



Dio di questo. Desidero far memoria
del Cardinale Mindszenty, il quale
credeva nella potenza della
preghiera, al punto che ancora oggi,
quasi come un detto popolare, qui si
ripete: «Se ci saranno un milione di
ungheresi in preghiera, non avrò
paura del futuro». Siate accoglienti,
siate accoglienti, siate testimoni della
profezia del Vangelo, ma soprattutto
siate donne e uomini di preghiera,
perché la storia e il futuro dipendono
da questo. Io vi ringrazio per la
vostra fede e per la vostra fedeltà,
per tutto il bene che siete e che fate.
E non posso dimenticare la
testimonianza coraggiosa e paziente
delle Suore ungheresi della Società di
Gesù, che incontrai in Argentina
dopo che avevano lasciato l’Ungheria
durante la persecuzione religiosa.
Erano donne di testimonianza quelle,
erano brave! Con la testimonianza
mi hanno fatto tanto bene. Prego per
voi, perché sull’esempio dei vostri
grandi testimoni di fede non siate



mai colti dalla stanchezza interiore,
che ci porta alla mediocrità, e
andiate avanti con gioia. E vi chiedo
di continuare a pregare per me.

Sabato 29 aprile

Visita ai Bambini dell’Istituto
“Beato László Batthyány-
Strattmann”

Grazie tante a tutti voi per
l’accoglienza e la tenerezza. Grazie
per i vostri canti, per i gesti, per i
vostri occhi. Grazie, Signor Direttore,
perché Lei ha voluto cominciare
quest’atto con la preghiera di San
Francesco, che è un programma di
vita. Perché sempre il Santo chiede la
grazia che dove non c’è qualcosa che
io possa fare qualcosa, quando
manca qualcosa io posso fare
qualcosa. In un cammino dalla realtà
come è, portare avanti, far



camminare la realtà. E questo è
Vangelo puro. Gesù è venuto a
prendere la realtà com’era e portarla
avanti. Sarebbe stato più facile
prendere le idee, le ideologie e
portarle avanti senza tenere conto
della realtà. Questo è il cammino
evangelico, questo è il cammino di
Gesù. E questo è quello che Lei
Signor Direttore ha voluto esprimere
con la preghiera di San Francesco.
Grazie. E grazie a tutti voi!

Incontro con i poveri e con i
rifugiati

Cari fratelli e sorelle, buongiorno!

Sono felice di essere qui in mezzo a
voi. Grazie, Mons. Antal, per le sue
parole di benvenuto e grazie per
aver ricordato il generoso servizio
che la Chiesa ungherese svolge per e
con i poveri. I poveri e i bisognosi –



non dimentichiamolo mai – sono al
cuore del Vangelo: Gesù, infatti, è
venuto, «a portare ai poveri il lieto
annuncio» (Lc 4,18). Essi, allora, ci
indicano una sfida appassionante,
perché la fede che professiamo non
sia prigioniera di un culto distante
dalla vita e non diventi preda di una
sorta di “egoismo spirituale”, cioè di
una spiritualità che mi costruisco a
misura della mia tranquillità
interiore e della mia soddisfazione.
Vera fede, invece, è quella che
scomoda, che rischia, che fa uscire
incontro ai poveri e rende capaci di
parlare con la vita il linguaggio della
carità. Come afferma San Paolo,
possiamo parlare tante lingue,
possedere sapienza e ricchezze, ma
se non abbiamo la carità non
abbiamo niente e non siamo niente
(cfr 1 Cor 13,1-13).

Il linguaggio della carità. È stata la
lingua parlata da Santa Elisabetta,
verso la quale questo popolo nutre



grande devozione e affetto.
Arrivando stamani, ho visto nella
piazza la sua statua, con il
basamento che la raffigura mentre
riceve il cordone dell’ordine
francescano e, contemporaneamente,
dona l’acqua per dissetare un
povero. È una bella immagine della
fede: chi “si lega a Dio”, come fece
San Francesco d’Assisi a cui
Elisabetta si è ispirata, si apre alla
carità verso il povero, perché «se uno
dice: “Io amo Dio” e odia suo fratello,
è un bugiardo. Chi infatti non ama il
proprio fratello che vede, non può
amare Dio che non vede» (1 Gv
4,20).Santa Elisabetta, figlia di re, era
cresciuta nell’agiatezza di una vita di
corte, in un ambiente lussuoso e
privilegiato; eppure, toccata e
trasformata dall’incontro con Cristo,
ben presto sentì un rigetto verso le
ricchezze e le vanità del mondo,
avvertendo il desiderio di
spogliarsene e di prendersi cura di
chi era nel bisogno. Così, non solo



spese i suoi averi, ma anche la sua
vita a favore degli ultimi, dei
lebbrosi, dei malati fino a curarli
personalmente e a portarli sulle
proprie spalle. Ecco il linguaggio
della carità.

Ce ne ha parlato anche Brigitta, che
ringrazio per la sua testimonianza.
Tante privazioni, tanta sofferenza,
tanto duro lavoro per cercare di
andare avanti e di non far mancare il
pane ai suoi figli e, nel momento più
drammatico, il Signore le è venuto
incontro per soccorrerla. Ma –
l’abbiamo ascoltato dalle sue stesse
parole – come è intervenuto il
Signore? Egli, che ascolta il grido di
chi è povero, «rende giustizia agli
oppressi, dà il pane agli affamati» e
«rialza chi è caduto» (Sal 146,7-8),
non arriva quasi mai risolvendo
dall’alto i nostri problemi, ma si fa
vicino con l’abbraccio della sua
tenerezza ispirando la compassione
di fratelli che se ne accorgono e non



restano indifferenti. Brigitta ce l’ha
detto: ha potuto sperimentare la
vicinanza del Signore grazie alla
Chiesa greco-cattolica, a tante
persone che si sono prodigate per
aiutarla, incoraggiarla, trovarle un
lavoro e sostenerla nei bisogni
materiali e nel cammino della fede.
Questa è la testimonianza che ci è
richiesta: la compassione verso tutti,
specialmente verso coloro che sono
segnati dalla povertà, dalla malattia e
dal dolore. Compassione che vuol
dire “patire con”. Abbiamo bisogno
di una Chiesa che parli fluentemente
il linguaggio della carità, idioma
universale che tutti ascoltano e
comprendono, anche i più lontani,
anche coloro che non credono.

E a questo proposito esprimo la mia
gratitudine alla Chiesa ungherese per
l’impegno profuso nella carità, un
impegno capillare: avete creato una
rete che collega tanti operatori
pastorali, tanti volontari, le Caritas



parrocchiali e diocesane, ma anche
gruppi di preghiera, comunità di
credenti, organizzazioni
appartenenti ad altre Confessioni ma
unite in quella comunione
ecumenica che sgorga proprio dalla
carità. E grazie per come avete
accolto – non solo con generosità ma
pure con entusiasmo – tanti profughi
provenienti dall’Ucraina. Ho
ascoltato con commozione la
testimonianza di Oleg e della sua
famiglia; il vostro “viaggio verso il
futuro” – un futuro diverso, lontano
dagli orrori della guerra – è iniziato
in realtà con un “viaggio nella
memoria”, perché Oleg ha ricordato
la calorosa accoglienza ricevuta in
Ungheria anni fa, quando venne a
lavorare come cuoco. La memoria di
quella esperienza lo ha incoraggiato
a partire con la sua famiglia e a
venire qui a Budapest, dove ha
trovato generosa ospitalità. Il ricordo
dell’amore ricevuto riaccende la
speranza, incoraggia a intraprendere



nuovi percorsi di vita. Anche nel
dolore e nella sofferenza, infatti, si
ritrova il coraggio di andare avanti
quando si è ricevuto il balsamo
dell’amore: e questa è la forza che
aiuta a credere che non è tutto
perduto e che un futuro diverso è
possibile. L’amore che Gesù ci dona e
che ci comanda di vivere
contribuisce allora a estirpare dalla
società, dalle città e dai luoghi in cui
viviamo, i mali dell’indifferenza – è
una peste l’indifferenza! – e
dell’egoismo, e riaccende la speranza
di un’umanità nuova, più giusta e
fraterna, dove tutti possano sentirsi a
casa.

Tante persone, purtroppo, anche qui,
sono letteralmente senza casa: molte
sorelle e fratelli segnati dalla fragilità
– soli, con vari disagi fisici e mentali,
distrutti dal veleno della droga, usciti
di prigione o abbandonati perché
anziani – sono colpiti da gravi forme
di povertà materiale, culturale e



spirituale, e non hanno un tetto e
una casa da abitare. Zoltàn e sua
moglie Anna ci hanno offerto la loro
testimonianza su questa grande
piaga: grazie per le vostre parole. E
grazie per aver accolto quella
mozione dello Spirito Santo che vi ha
portato, con coraggio e generosità, a
costruire un centro per accogliere
persone senza fissa dimora. Mi ha
colpito sentire che, insieme ai bisogni
materiali, prestate attenzione alla
storia e alla dignità ferita delle
persone, prendendovi cura della loro
solitudine, della loro fatica di sentirsi
amate e benvenute al mondo. Anna
ci ha detto che «è Gesù, la Parola
vivente, che guarisce i loro cuori e le
loro relazioni, perché la persona si
ricostruisce dall’interno»; rinasce,
cioè, quando sperimenta che agli
occhi di Dio è amata e benedetta.
Questo vale per tutta la Chiesa: non
basta dare il pane che sfama lo
stomaco, c’è bisogno di nutrire il
cuore delle persone! La carità non è



una semplice assistenza materiale e
sociale, ma si preoccupa della
persona intera e desidera rimetterla
in piedi con l’amore di Gesù: un
amore che aiuta a riacquistare
bellezza e dignità.

Fare la carità significa avere il
coraggio di guardare negli occhi. Tu
non puoi aiutare un altro guardando
da un’altra parte. Per fare la carità ci
vuole il coraggio di toccare: tu non
puoi buttare l’elemosina a distanza
senza toccare. Toccare e guardare. E
così tu toccando e guardando
incominci un cammino, un cammino
con quella persona bisognosa, che ti
farà capire quanto bisognoso, quanto
bisognosa sei tu dello sguardo e della
mano del Signore.

Fratelli e sorelle, vi incoraggio a
parlare sempre il linguaggio della
carità. La statua in questa piazza
raffigura il miracolo più famoso di
santa Elisabetta: si racconta che il



Signore una volta trasformò in rose il
pane che portava ai bisognosi. È così
anche per voi: quando vi impegnate
a portare il pane agli affamati, il
Signore fa fiorire la gioia e profuma
la vostra esistenza con l’amore che
donate. Fratelli e sorelle, vi auguro di
portare sempre il profumo della
carità nella Chiesa e nel vostro Paese.
E vi chiedo, per favore, di continuare
a pregare per me.

Incontro con i giovani

Dicsértessék a Jézus Krisztus! [Sia
lodato Gesù Cristo!]

Cari fratelli e sorelle, vorrei dirvi
köszönöm! [grazie!] Grazie per la
danza, grazie per il canto, per le
vostre testimonianze coraggiose, e
grazie a ciascuno per essere qui:
sono felice di stare con voi! Grazie.



Mons. Ferenc ci ha detto che la
gioventù è tempo di grandi domande
e di grandi risposte. È vero, ed è
importante che ci sia qualcuno che
provochi e ascolti le vostre domande,
e che non vi dia risposte facili,
risposte preconfezionate, ma vi aiuti
a sfidare senza paura l’avventura
della vita in cerca di risposte grandi.
Le risposte preconfezionate non
servono, non fanno felici. Così,
infatti, faceva Gesù. Bertalan, hai
detto che Gesù non è un personaggio
di un libro di fiabe o il supereroe di
un fumetto, ed è vero: Cristo è Dio in
carne e ossa, è il Dio vivo che si fa
vicino a noi; è l’Amico, il migliore
degli amici, è il Fratello, il migliore
dei fratelli, ed è molto bravo nel
porre domande. Nel Vangelo, infatti,
Lui, che è il Maestro, prima di dare
risposte, fa domande. Penso a
quando si trova davanti quella
donna adultera contro cui tutti
puntavano il dito. Gesù interviene,
quelli che la accusavano se ne vanno



e Lui rimane solo con lei. Allora con
delicatezza le chiede: «Donna, dove
sono? Nessuno ti ha
condannata?» (Gv 8,10). Lei
risponde: «Nessuno, Signore!» (v. 11).
E così, mentre lo dice, capisce che Dio
non vuole condannare, ma
perdonare. Mettete questo nella
testa: Dio non vuole condannare, ma
perdonare. Dio perdona sempre.
Come si dice in ungherese “Dio
perdona sempre”? [il traduttore lo
dice in ungherese e il Papa lo fa
ripetere ai giovani] Non
dimenticatevi! Lui è pronto a
rialzarci ad ogni nostra caduta! Con
Lui perciò non dobbiamo mai avere
paura di camminare e andare avanti
nella vita. Pensiamo anche a Maria
Maddalena, che al mattino di Pasqua
fu la prima a vedere Gesù risorto – e
aveva una storia quella donna!, ma è
stata la prima a vederlo. Lei era in
lacrime accanto alla tomba vuota e
Gesù le domanda: «Donna, perché
piangi? Chi cerchi?» (Gv 20,15). E



così, toccata sul vivo, Maria di
Magdala apre il cuore, gli racconta le
sue angosce, rivela i suoi desideri e il
suo amore: “Dov’è il Signore?”.

E guardiamo al primo incontro di
Gesù con quelli che diventeranno i
suoi discepoli. Due di loro, indirizzati
da Giovanni Battista, gli vanno
dietro. Il Signore si volta e fa
un’unica domanda: «Che cosa
cercate?» (Gv 1,38). Anch’io faccio
una domanda, e ognuno risponda nel
cuore, in silenzio. La mia domanda è:
“Che cosa cercate? Che cosa cercate
nella vita? Che cosa cerchi nel tuo
cuore?”. In silenzio, ognuno risponde
dentro di sé. Che cosa cerco io? Gesù
non fa tanta predica, no, fa strada, fa
la strada insieme a ognuno di noi;
Gesù cammina vicino a ognuno di
noi. Non vuole che i suoi discepoli
siano scolari che ripetono una
lezione, ma che siano giovani liberi e
camminino, compagni di strada di un
Dio che ascolta, che ascolta i loro



bisogni ed è attento ai loro sogni. Poi,
dopo parecchio tempo, due giovani
discepoli scivolano malamente – i
discepoli di Gesù sono scivolati tanto!
– e fanno a Gesù una richiesta
sbagliata, cioè di poter stare alla sua
destra e alla sua sinistra quando Lui
diventerà Re –volevano
arrampicarsi, questi! Ma è
interessante vedere che Gesù non li
rimprovera per aver osato, non dice
loro: “Come vi permettete, smettete
di sognare queste cose!”. No, Gesù
non abbatte i loro sogni, ma li
corregge sul modo di realizzarli;
accetta il loro desiderio di arrivare in
alto – è buono questo – ma insiste su
una cosa, da ricordare bene: non si
diventa grandi scavalcando gli altri,
ma abbassandosi verso gli altri; non
a discapito degli altri, ma servendo
gli altri (cfr Mc 10,35-45). [chiede al
traduttore di ripetere l’ultima frase
in ungherese] Avete capito? Vedete,
amici, Gesù è felice che
raggiungiamo grandi traguardi, non



ci vuole pigri e poltroni, non ci vuole
zitti e timidi, ci vuole vivi, attivi,
protagonisti, protagonisti della
storia. E non svaluta mai le nostre
aspettative ma, al contrario, alza
l’asticella dei nostri desideri. Gesù
sarebbe d’accordo con un vostro
proverbio, che spero di pronunciare
bene: Aki mer az nyer [Chi osa
vince].

Voi potete domandarmi: come si fa
ad essere vincitori nella vita? Ci sono
due passaggi fondamentali, come
nello sport: primo, puntare in alto;
secondo, allenarsi. Puntare in alto.
Dimmi, hai un talento? Di sicuro ce
l’hai, tutti l’abbiamo! Non metterlo
da parte pensando che per essere
felice basti il minimo indispensabile:
un titolo di studio, un lavoro per
guadagnare, divertirsi un po’… No,
metti in gioco quello che hai! Hai una
buona qualità? Investi su quella,
senza paura, vai avanti! Senti nel
cuore che hai una capacità che può



far bene a tanti? Senti che è bello
amare il Signore, creare una famiglia
numerosa, aiutare chi è bisognoso?
Vai avanti, non pensare che siano
desideri irrealizzabili, ma investi sui
grandi traguardi della vita! Questo è
il primo, puntare in alto. E il
secondo: allenarsi. Come? In dialogo
con Gesù, che è il miglior allenatore
possibile. Lui ti ascolta, Lui ti motiva,
Lui crede in te, sai?, Gesù crede in
te!, sa tirar fuori il meglio di te. E
sempre invita a fare squadra: mai da
soli ma con gli altri: questo è molto
importante. Se tu vuoi maturare e
crescere nella vita, vai avanti
facendo squadra nella comunità,
vivendo esperienze comuni. Penso,
ad esempio, alle Giornate Mondiali
della Gioventù, e colgo l’occasione
per invitarvi alla prossima, che sarà
in Portogallo, a Lisbona, all’inizio di
agosto. Oggi invece c’è la grande
tentazione di accontentarsi di un
cellulare e di qualche amico – poca
cosa, per favore! Ma, anche se questo



è ciò che fanno tanti, anche se fosse
quello che ti va di fare, non fa bene.
Tu non puoi chiuderti in un
gruppettino di amici e dialogare
soltanto con il cellulare: questa è una
cosa – permettetemi la parola – un
po’ stupida.

C’è poi un elemento importante per
allenarsi e tu, Krisztina, ce lo hai
ricordato dicendo che tra mille corse,
tanta frenesia e velocità, c’è una cosa
essenziale che manca oggi ai giovani,
e pure agli adulti. Hai detto: «Non ci
concediamo tempo per il silenzio nel
rumore, perché abbiamo paura della
solitudine e poi ogni giorno finiamo
per essere stanchi». Lo hai detto tu,
Krisztina: grazie. Vorrei dirvi: in
questo non abbiate paura di andare
controcorrente, di trovare un tempo
di silenzio ogni giorno per fermarvi e
pregare. Oggi tutto vi dice che
bisogna essere veloci, efficienti,
praticamente perfetti, come delle
macchine! Ma, cari, noi non siamo



macchine! E poi ci accorgiamo che
spesso finiamo la benzina e non
sappiamo cosa fare. Fa tanto bene
sapersi fermare per fare il pieno, per
ricaricare le batterie. Ma attenzione:
non per immergersi nelle proprie
malinconie o rimuginare sulle
proprie tristezze, non per pensare a
chi mi ha fatto questo o quello,
facendo teorie su come si
comportano gli altri; no, questo non
fa bene! Questo è un veleno, questo
non si fa.

Il silenzio è il terreno su cui coltivare
relazioni benefiche, perché permette
di affidare a Gesù ciò che viviamo, di
portargli volti e nomi, di gettare in
Lui gli affanni, di passare in rassegna
gli amici e dire una preghiera per
loro. Il silenzio ci dà la possibilità di
leggere una pagina di Vangelo che
parla alla nostra vita, di adorare Dio
ritrovando così la pace nel cuore. Il
silenzio permette di prendere in
mano un libro che non sei costretto a



leggere, ma che ti aiuta a leggere
l’animo umano, di osservare la
natura per non stare solo a contatto
con cose fatte dagli uomini e scoprire
la bellezza che ci circonda. Ma il
silenzio non è per incollarsi ai
cellulari e ai social; no, per favore: la
vita è reale, non virtuale, non
avviene su uno schermo, la vita
avviene nel mondo! Per favore, non
virtualizzare la vita! Lo ripeto: non
virtualizzare la vita, che è concreta.
Capito?

Il silenzio, dunque, è la porta della
preghiera e la preghiera è la porta
dell’amore. Dóra, vorrei ringraziarti
perché hai parlato della fede come di
una storia d’amore – è bello questo, è
la tua esperienza –, dove ogni giorno
affronti le difficoltà dell’adolescenza,
ma sai che c’è Qualcuno con te,
Qualcuno per te, e che quel
Qualcuno, Gesù, non ha paura di
superare con te ogni ostacolo che
incontri. La preghiera aiuta a fare



questo, perché è dialogo con Gesù,
così come la Messa è incontro con
Lui, e la Confessione è l’abbraccio
che si riceve da Lui. Mi viene in
mente il vostro grandissimo
musicista Ferenc Liszt. Durante la
pulitura del suo pianoforte furono
trovati dei grani del rosario che
forse, rompendosi, erano caduti
dentro lo strumento. È un indizio che
ci fa pensare come, prima di un
componimento o di un’esecuzione,
magari anche dopo un momento di
divertimento al pianoforte, fosse
abituale per lui pregare: parlava al
Signore, parlava alla Madonna di ciò
che amava e metteva la sua arte e i
suoi talenti nella preghiera. Pregare
non è noioso! Siamo noi a renderlo
noioso. Pregare è un incontro, un
incontro con il Signore: è bello
questo. E quando pregate, non
abbiate paura di portare a Gesù tutto
quello che passa nel vostro mondo
interiore: gli affetti, i timori, i
problemi, le aspettative, i ricordi, le



speranze, tutto, anche i peccati. Lui
capisce tutto. La preghiera è dialogo
di vita, la preghiera è vita. Bertalan,
oggi non hai avuto vergogna di
raccontare a tutti l’ansia che a volte ti
paralizza e le fatiche nell’avvicinarti
alla fede. Che bello quando si ha il
coraggio del vero, che non è mostrare
di non aver mai paura, ma aprirsi e
condividere le proprie fragilità con il
Signore e con gli altri, senza
nascondere, senza camuffare, senza
indossare maschere. Grazie per la
tua testimonianza, Bertalan, grazie! Il
Signore, come racconta a ogni pagina
il Vangelo, non fa grandi cose con
persone straordinarie, ma con
persone vere, limitate come noi.
Invece, chi si basa sulle proprie
capacità e vive di apparenze per
sembrare a posto, tiene lontano Dio
dal cuore perché si occupa di sé
stesso soltanto. Gesù con le sue
domande, con il suo amore, con il
suo Spirito, ci scava dentro per fare
di noi persone vere. E oggi c’è tanto



bisogno di persone vere! Vi dico una
cosa: sai qual è il pericolo oggi? Di
essere una persona finta. Per favore,
mai persona finta, sempre persona
vera, con la propria verità! “Eh,
Padre, io mi vergogno perché la mia
realtà non è buona, sa, Padre, io ho
delle mie cose dentro…”. Guarda
avanti, al Signore, abbi coraggio! Il
Signore ci vuole così come siamo,
come siamo adesso, ci vuole bene
così. Coraggio e avanti! Non
spaventatevi delle vostre miserie.

E a questo proposito, ci ha colpito
quanto hai detto tu, Tódor, a partire
dal tuo nome, che porti in onore del
beato Teodoro, un grande confessore
della fede che richiama a non vivere
di mezze misure. Hai voluto “far
suonare la sveglia”, dicendo che lo
zelo per la missione è anestetizzato
dal nostro vivere nella sicurezza e
nell’agio, mentre a non molti
chilometri da qui la guerra e la
sofferenza sono all’ordine del giorno.



Ecco allora l’invito: prendere in
mano la vita per aiutare il mondo a
vivere in pace. Lasciamoci
scomodare da questo, chiediamoci,
ciascuno di noi: io che cosa faccio per
gli altri, che cosa faccio per la società,
che cosa faccio per la Chiesa, che
cosa faccio per i miei nemici? Vivo
pensando al mio bene o mi metto in
gioco per qualcuno, senza calcolare i
miei interessi? Per favore,
interroghiamoci sulla nostra gratuità,
sulla nostra capacità di amare,
amare secondo Gesù, cioè di amare e
servire.

Cari amici, c’è un’ultima cosa che
vorrei condividere con voi, una
pagina di Vangelo che riassume
quanto ci siamo detti. Un anno e
mezzo fa ero qui per il Congresso
Eucaristico; nel Vangelo di Giovanni,
al capitolo 6, c’è una bella pagina
eucaristica che ha al centro un
giovane. Racconta di un ragazzo che
era nella folla ad ascoltare Gesù.



Probabilmente sapeva che l’incontro
sarebbe andato per le lunghe ed era
stato previdente: aveva portato con
sé il pranzo – voi avete portato un
panino? Ma Gesù sente compassione
per la folla – erano più di 5.000 – e la
vuole sfamare; allora, nel suo stile, fa
domande ai discepoli per sbloccare le
loro energie. Chiede a uno di loro
come fare e arriva una risposta “da
ragioniere”: «Duecento denari di
pane non sono sufficienti neppure
perché ognuno possa riceverne un
pezzo» (Gv 6,7). Come a dire:
matematicamente impossibile. Un
altro, nel frattempo, vede quel
ragazzo e fa una constatazione, ma
ancora una volta pessimistica: «C’è
qui un ragazzo che ha cinque pani
d’orzo e due pesci; ma che cos’è
questo per tanta gente?» (v. 9).
Invece a Gesù quei cinque pani e due
pesci bastano, bastano e avanzano
per compiere il famoso miracolo
della moltiplicazione dei pani.
Ognuno di noi, le piccole cose che



abbiamo, anche i nostri peccati, a
Gesù bastano. E noi cosa dobbiamo
fare? Lasciarle nelle mani di Gesù:
ecco, questo basta.

Però il Vangelo non racconta un
particolare, che lascia alla nostra
immaginazione: come avranno fatto i
discepoli a convincere quel giovane a
dare tutto ciò che aveva? Forse gli
avranno chiesto di mettere a
disposizione il suo pranzo e lui si
sarà guardato attorno, vedendo
migliaia di persone. E forse, come
loro, avrà risposto dicendo: “Non
basta, perché chiedete a me e non ve
ne occupate voi, che siete i discepoli
di Gesù? Chi sono io?”. Allora,
magari, gli avranno detto che era
Gesù stesso a chiederne. E Lui fa una
cosa straordinaria: si fida. Quel
ragazzo, che aveva il pranzo per sé, si
fida, dà tutto, non tiene nulla per sé.
Era venuto per ricevere da Gesù e si
trova a dare a Gesù. Ma così avviene
il miracolo. Nasce dalla condivisione:



la moltiplicazione operata da Gesù
comincia dalla condivisione di quel
giovane con Lui e per gli altri. Il poco
di quel ragazzo nelle mani di Gesù
diventa molto. Ecco dove porta la
fede: alla libertà di dare,
all’entusiasmo del dono, al vincere le
paure, a mettersi in gioco! Amici,
ciascuno di voi è prezioso per Gesù, e
anche per me! Ricordati che nessuno
può prendere il tuo posto nella storia
del mondo, nella storia della Chiesa,
nessuno può prendere il tuo posto,
nessuno può fare quello che solo tu
puoi fare. Aiutiamoci allora a credere
che siamo amati e preziosi, che
siamo fatti per cose grandi.
Preghiamo per questo e
incoraggiamoci in questo! E
ricordatevi anche di fare del bene a
me con la vostra preghiera.
Köszönöm! [grazie!]



Domenica 30 aprile

Santa Messa

Le ultime parole che Gesù pronuncia,
nel Vangelo che abbiamo ascoltato,
riassumono il senso della sua
missione: «Io sono venuto perché
abbiano la vita e l’abbiano in
abbondanza» (Gv 10,10). Questo fa
un bravo pastore: dona la vita per le
sue pecore. Così Gesù, come un
pastore che va in cerca del suo
gregge, è venuto a cercarci mentre
eravamo perduti; come un pastore, è
venuto a strapparci dalla morte;
come un pastore, che conosce una
per una le sue pecore e le ama con
infinita tenerezza, ci ha fatti entrare
nell’ovile del Padre, facendoci
diventare suoi figli.

Contempliamo allora l’immagine del
buon Pastore, e soffermiamoci su
due azioni che, secondo il Vangelo,
Egli compie per le sue pecore:



dapprima le chiama, poi le conduce
fuori.

1. Anzitutto, «chiama le sue
pecore» (v. 3). All’inizio della nostra
storia di salvezza non ci siamo noi
con i nostri meriti, le nostre capacità,
le nostre strutture; all’origine c’è la
chiamata di Dio, il suo desiderio di
raggiungerci, la sua sollecitudine
verso ciascuno di noi, l’abbondanza
della sua misericordia che vuole
salvarci dal peccato e dalla morte,
per donarci la vita in abbondanza e
la gioia senza fine. Gesù è venuto
come buon Pastore dell’umanità per
chiamarci e riportarci a casa. Allora
noi, facendo memoria grata,
possiamo ricordare il suo amore per
noi, per noi che eravamo lontani da
Lui. Sì, mentre «noi tutti eravamo
sperduti come un gregge» e «ognuno
di noi seguiva la sua strada» (Is 53,6),
Lui si è addossato le nostre iniquità e
si è caricato delle nostre colpe,
riportandoci nel cuore del Padre.



Così abbiamo ascoltato dall’apostolo
Pietro nella seconda Lettura:
«Eravate erranti come pecore, ma
ora siete stati ricondotti al pastore e
custode delle vostre anime» (1 Pt
2,25). E, ancora oggi, in ogni
situazione della vita, in ciò che
portiamo nel cuore, nei nostri
smarrimenti, nelle nostre paure, nel
senso di sconfitta che a volte ci
assale, nella prigione della tristezza
che rischia di ingabbiarci, Egli ci
chiama. Viene come buon Pastore e
ci chiama per nome, per dirci quanto
siamo preziosi ai suoi occhi, per
curare le nostre ferite e prendere su
di sé le nostre debolezze, per
raccoglierci in unità nel suo ovile e
renderci familiari con il Padre e tra
di noi.

Fratelli e sorelle, mentre siamo qui
questa mattina, sentiamo la gioia di
essere popolo santo di Dio: tutti noi
nasciamo dalla sua chiamata; è Lui
che ci ha convocati e per questo



siamo suo popolo, suo gregge, sua
Chiesa. Ci ha radunati qui affinché,
pur essendo tra noi diversi e
appartenendo a comunità differenti,
la grandezza del suo amore ci
riunisca tutti in un unico abbraccio.
È bello trovarci insieme: i Vescovi e i
sacerdoti, i religiosi e i fedeli laici; ed
è bello condividere questa gioia
insieme alle Delegazioni ecumeniche,
ai capi della Comunità ebraica, ai
rappresentanti delle Istituzioni civili
e del Corpo diplomatico. Questa è
cattolicità: tutti noi, chiamati per
nome dal buon Pastore, siamo
chiamati ad accogliere e diffondere il
suo amore, a rendere il suo ovile
inclusivo e mai escludente. E, perciò,
siamo tutti chiamati a coltivare
relazioni di fraternità e di
collaborazione, senza dividerci tra
noi, senza considerare la nostra
comunità come un ambiente
riservato, senza farci prendere dalla
preoccupazione di difendere



ciascuno il proprio spazio, ma
aprendoci all’amore vicendevole.

2. Dopo aver chiamato le pecore, il
Pastore «le conduce fuori» (Gv 10,3).
Prima le ha fatte entrare nell’ovile
chiamandole, ora le spinge fuori.
Prima veniamo radunati nella
famiglia di Dio per essere costituiti
suo popolo, poi però siamo inviati nel
mondo affinché, con coraggio e senza
paura, diventiamo annunciatori della
Buona Notizia, testimoni dell’Amore
che ci ha rigenerati. Questo
movimento – entrare e uscire –
possiamo coglierlo da un’altra
immagine che Gesù usa: quella della
porta. Egli dice: «Io sono la porta: se
uno entra attraverso di me, sarà
salvato; entrerà e uscirà e troverà
pascolo» (v. 9). Riascoltiamo bene
questo: entrerà e uscirà. Da una
parte, Gesù è la porta che si è
spalancata per farci entrare nella
comunione del Padre e sperimentare
la sua misericordia; ma, come tutti



sanno, una porta aperta serve, oltre
che per entrare, anche per uscire dal
luogo in cui ci si trova. E allora, dopo
averci ricondotti nell’abbraccio di
Dio e nell’ovile della Chiesa, Gesù è la
porta che ci fa uscire verso il mondo:
Egli ci spinge ad andare incontro ai
fratelli. E ricordiamolo bene: tutti,
nessuno escluso, siamo chiamati a
questo, a uscire dalle nostre
comodità e ad avere il coraggio di
raggiungere ogni periferia che ha
bisogno della luce del Vangelo (cfr
Esort. ap. Evangelii gaudium, 20).

Fratelli e sorelle, essere “in uscita”
significa per ciascuno di noi
diventare, come Gesù, una porta
aperta. È triste e fa male vedere
porte chiuse: le porte chiuse del
nostro egoismo verso chi ci cammina
accanto ogni giorno; le porte chiuse
del nostro individualismo in una
società che rischia di atrofizzarsi
nella solitudine; le porte chiuse della
nostra indifferenza nei confronti di



chi è nella sofferenza e nella povertà;
le porte chiuse verso chi è straniero,
diverso, migrante, povero. E perfino
le porte chiuse delle nostre comunità
ecclesiali: chiuse tra di noi, chiuse
verso il mondo, chiuse verso chi “non
è in regola”, chiuse verso chi anela al
perdono di Dio. Fratelli e sorelle, per
favore, per favore: apriamo le porte!
Cerchiamo di essere anche noi – con
le parole, i gesti, le attività
quotidiane – come Gesù: una porta
aperta, una porta che non viene mai
sbattuta in faccia a nessuno, una
porta che permette a tutti di entrare
a sperimentare la bellezza
dell’amore e del perdono del Signore.

Ripeto questo soprattutto a me
stesso, ai fratelli Vescovi e sacerdoti:
a noi pastori. Perché il pastore, dice
Gesù, non è un brigante o un ladro
(cfr Gv 10,8); non approfitta, cioè, del
suo ruolo, non opprime il gregge che
gli è affidato, non “ruba” lo spazio ai
fratelli laici, non esercita un’autorità



rigida. Fratelli, incoraggiamoci ad
essere porte sempre più aperte:
“facilitatori” della grazia di Dio,
esperti di vicinanza, disposti a offrire
la vita, così come Gesù Cristo, nostro
Signore e nostro tutto, ci insegna a
braccia aperte dalla cattedra della
croce e ci mostra ogni volta
sull’altare, Pane vivo spezzato per
noi. Lo dico anche ai fratelli e alle
sorelle laici, ai catechisti, agli
operatori pastorali, a chi ha
responsabilità politiche e sociali, a
coloro che semplicemente portano
avanti la loro vita quotidiana,
talvolta con fatica: siate porte aperte!
Lasciamo entrare nel cuore il Signore
della vita, la sua Parola che consola e
guarisce, per poi uscire fuori ed
essere noi stessi porte aperte nella
società. Essere aperti e inclusivi gli
uni verso gli altri, per aiutare
l’Ungheria a crescere nella fraternità,
via della pace.



Carissimi, Gesù buon Pastore ci
chiama per nome e si prende cura di
noi con infinita tenerezza. Egli è la
porta e chi entra attraverso di Lui ha
la vita eterna: Egli dunque è il nostro
futuro, un futuro di «vita in
abbondanza» (Gv 10,10). Perciò, non
scoraggiamoci mai, non lasciamoci
mai rubare la gioia e la pace che Lui
ci ha donato, non chiudiamoci nei
problemi o nell’apatia. Lasciamoci
accompagnare dal nostro Pastore:
con Lui la nostra vita, le nostre
famiglie, le nostre comunità cristiane
e l’Ungheria tutta risplendano di vita
nuova!

Regina Coeli

Ringrazio il Cardinale Erdő per le sue
parole. Saluto la Signora Presidente,
il Primo Ministro e le Autorità
presenti. Ormai prossimo a rientrare



a Roma, desidero esprimere
riconoscenza a loro, ai fratelli
Vescovi, ai sacerdoti, alle consacrate
e ai consacrati e a tutto l’amato
popolo ungherese per l’accoglienza e
per l’affetto che ho provato in questi
giorni. Ed esprimo gratitudine a chi è
giunto qui da lontano e a chi ha
tanto, e tanto bene, lavorato per
questa visita. A tutti dico: köszönöm,
Isten fizesse! [grazie, Dio vi
ricompensi!] Un ricordo speciale per
gli ammalati e per gli anziani, per chi
non ha potuto essere qui, per chi si
sente solo e per chi ha smarrito la
fede in Dio e la speranza nella vita.
Vi sono vicino, prego per voi e vi
benedico.

Saluto i Diplomatici e i fratelli e le
sorelle di altre confessioni cristiane.
Grazie per la vostra presenza e
grazie perché in questo Paese
confessioni e religioni diverse si
incontrano e si sostengono a vicenda.
Il Cardinale Erdő ha detto che qui si



vive «al confine orientale della
cristianità occidentale da mille anni».
È bello che i confini non
rappresentino frontiere che
separano, ma zone di contatto; e che i
credenti in Cristo mettano al primo
posto la carità che unisce e non le
differenze storiche, culturali e
religiose che dividono. Ci accomuna
il Vangelo ed è tornando lì, alle
sorgenti, che il cammino tra i
cristiani proseguirà secondo la
volontà di Gesù, Buon Pastore che ci
vuole uniti in un solo gregge.

Ci rivolgiamo ora alla Madonna. A
lei, Magna Domina Hungarorum, che
invocate come Regina e Patrona,
affido tutti gli ungheresi. E da questa
grande città e da questo nobile Paese
vorrei riporre nel suo cuore la fede e
il futuro dell’intero Continente
europeo, a cui ho pensato in questi
giorni, e in modo particolare la causa
della pace. Santa Vergine, guarda ai
popoli che più soffrono. Guarda



soprattutto al vicino martoriato
popolo ucraino e al popolo russo, a te
consacrati. Tu sei la Regina della
pace, infondi nei cuori degli uomini e
dei responsabili delle Nazioni il
desiderio di costruire la pace, di dare
alle giovani generazioni un futuro di
speranza, non di guerra; un avvenire
pieno di culle, non di tombe; un
mondo di fratelli, non di muri.

Noi guardiamo a te, Santa Madre di
Dio: dopo la risurrezione di Gesù hai
accompagnato i primi passi della
comunità cristiana, rendendola
perseverante e concorde nella
preghiera (cfr At 1,14). Così hai
tenuto insieme i credenti,
custodendo l’unità con il tuo esempio
docile e servizievole. Ti preghiamo
per la Chiesa in Europa, perché
ritrovi la forza della preghiera,
perché riscopra in te l’umiltà e
l’obbedienza, l’ardore della
testimonianza e la bellezza
dell’annuncio. A te affidiamo questa



Chiesa e questo Paese. Tu, che hai
esultato per il tuo Figlio risorto,
riempi i nostri cuori della sua gioia.
Cari fratelli e sorelle, questo vi
auguro, di diffondere la gioia di
Cristo: Isten éltessen! [Auguri!]. Grato
per questi giorni, vi porto nel cuore e
vi chiedo di pregare per me. Isten áld
meg a magyart! [Dio benedica gli
ungheresi!]

Incontro con il Mondo
universitario e della cultura

Cari fratelli e sorelle, buon
pomeriggio!

Saluto ciascuno di voi e ringrazio per
le belle parole che sono state dette e
sulle quali mi soffermerò tra poco.
Questo è l’ultimo incontro della mia
visita in Ungheria e, con il cuore
grato, mi piace pensare al corso del
Danubio, che collega questo Paese a



molti altri, unendone, oltre alla
geografia, anche la storia. La cultura,
in un certo senso, è come un grande
fiume: collega e percorre varie
regioni della vita e della storia
mettendole in relazione, permette di
navigare nel mondo e di abbracciare
Paesi e terre lontane, disseta la
mente, irriga l’anima, fa crescere la
società. La stessa parola cultura
deriva dal verbo coltivare: il sapere
comporta una semina quotidiana
che, immergendosi nei solchi della
realtà, porta frutto.

Cent’anni fa Romano Guardini,
grande intellettuale e uomo di fede,
proprio mentre si trovava immerso
in un paesaggio reso unico dalla
bellezza delle acque, ebbe una
feconda intuizione culturale. Scrisse:
«In questi giorni ho più che mai
compreso che vi sono due forme di
conoscenza […], l’una conduce ad
immergersi nell’oggetto e nel suo
contesto, per cui l’uomo che vuol



conoscere cerca di vivere in lui;
l’altra, al contrario, raduna le cose, le
decompone, le ordina in caselle, ne
acquista padronanza e possesso, le
domina» (Lettere dal Lago di Como.
La tecnica e l’uomo, Brescia 2022,
55). Distingue tra una conoscenza
umile e relazionale, la quale è come
“un regnare che si ottiene per mezzo
del servire; un creare secondo la
natura, che non oltrepassa i limiti
stabiliti” (cfr p. 57), e un’altra
modalità di sapere, che «non osserva,
ma analizza […] non s’immerge più
nell’oggetto, lo afferra» (p. 56).

Ed ecco che in questo secondo modo
di conoscere «le energie e le sostanze
sono fatte convergere ad un unico
fine: la macchina» (p. 58), e «così si
sviluppa una tecnica
dell’assoggettamento dell’essere
vivente» (pp. 59-60). Guardini non
demonizza la tecnica, la quale
permette di vivere meglio, di
comunicare e avere molti vantaggi,



ma avverte il rischio che essa diventi
regolatrice, se non dominatrice, della
vita. In tal senso vedeva un grande
pericolo: «L’uomo perde tutti i legami
interiori che gli procurano un senso
organico della misura e delle forme
di espressione in armonia con la
natura» e, «mentre nel suo essere
interiore egli è divenuto senza
contorni, senza misura, senza
direzione, egli stabilisce
arbitrariamente i suoi fini e costringe
le forze della natura, da lui
dominate, ad attuarli» (p. 60). E
lasciava ai posteri una domanda
inquietante: «Cosa ne sarà della vita
se essa finirà sotto questo giogo? [...]
Cosa accadrà […] quando ci
troveremo davanti al prevalere degli
imperativi della tecnica? La vita,
ormai, è inquadrata in un sistema di
macchine. […] In un tale sistema, la
vita può rimanere vivente?» (p. 61).

La vita può rimanere vivente? È una
questione che, specialmente in



questo luogo, dove si
approfondiscono l’informatica e le
“scienze bioniche”, è bene porsi.
Infatti, quanto intravisto da Guardini
appare evidente ai nostri giorni:
pensiamo alla crisi ecologica, con la
natura che sta semplicemente
reagendo all’uso strumentale che ne
abbiamo fatto. Pensiamo alla
mancanza di limiti, alla logica del “si
può fare dunque è lecito”. Pensiamo
anche alla volontà di mettere al
centro di tutto non la persona e le
sue relazioni, ma l’individuo centrato
sui propri bisogni, avido di
guadagnare e vorace di afferrare la
realtà. E pensiamo di conseguenza
all’erosione dei legami comunitari,
per cui la solitudine e la paura, da
condizioni esistenziali, paiono
tramutarsi in condizioni sociali.
Quanti individui isolati, molto
“social” e poco sociali, ricorrono,
come in un circolo vizioso, alle
consolazioni della tecnica come a
riempitivi del vuoto che avvertono,



correndo in modo ancora più
frenetico mentre, succubi di un
capitalismo selvaggio, sentono come
più dolorose le proprie debolezze, in
una società dove la velocità esteriore
va di pari passo con la fragilità
interiore. Questo è il dramma.
Dicendo ciò non voglio ingenerare
pessimismo – sarebbe contrario alla
fede che ho la gioia di professare –,
ma riflettere su questa “tracotanza di
essere e di avere”, che già agli albori
della cultura europea Omero vedeva
come minacciosa e che il paradigma
tecnocratico esaspera, con un certo
uso degli algoritmi che può
rappresentare un ulteriore rischio di
destabilizzazione dell’umano.

In un romanzo che ho più volte
citato, Il padrone del mondo, di
Robert Benson, si osserva «che
complessità meccanica non è
sinonimo di vera grandezza e che
nell’esteriorità più fastosa si
nasconde più sottile



l’insidia» (Verona 2014, 24-25). In
questo libro, in un certo senso
“profetico”, scritto più di un secolo
fa, viene descritto un futuro
dominato dalla tecnica e nel quale
tutto, in nome del progresso, viene
uniformato: ovunque si predica un
nuovo “umanitarismo” che annulla
le differenze, azzerando le vite dei
popoli e abolendo le religioni.
Abolendo le differenze, tutte.
Ideologie opposte convergono in una
omologazione che colonizza
ideologicamente. Questo è il
dramma, la colonizzazione
ideologica; l’uomo, a contatto con le
macchine, si appiattisce sempre di
più, mentre il vivere comune diventa
triste e rarefatto. In quel mondo
progredito ma cupo, descritto da
Benson, dove tutti sembrano
insensibili e anestetizzati, pare ovvio
scartare i malati e applicare
l’eutanasia, così come abolire le
lingue e le culture nazionali per
raggiungere la pace universale, che



in realtà si trasforma in una
persecuzione fondata
sull’imposizione del consenso, tanto
da far affermare a un protagonista
che «il mondo sembra in balia di una
vitalità perversa, che corrompe e
confonde ogni cosa» (p. 145).

Mi sono protratto in questa disamina
a tinte fosche perché proprio in tale
contesto meglio risplendono i ruoli
della cultura e dell’università.
L’università è infatti, come indica il
nome stesso, il luogo dove il pensiero
nasce, cresce e matura aperto e
sinfonico; non monocorde, non
chiuso: aperto e sinfonico. È il
“tempio” dove la conoscenza è
chiamata a liberarsi dai confini
angusti dell’avere e del possedere
per diventare cultura, cioè,
“coltivazione” dell’uomo e delle sue
relazioni fondanti: con il
trascendente, con la società, con la
storia, con il creato. Afferma in
proposito il Concilio Vaticano II: «La



cultura deve mirare alla perfezione
integrale della persona umana, al
bene della comunità e di tutta la
società umana. Perciò è necessario
coltivare lo spirito in modo che si
sviluppino le facoltà
dell’ammirazione, dell’intuizione,
della contemplazione, e si diventi
capaci di formarsi un giudizio
personale e di coltivare il senso
religioso, morale e sociale» (Cost.
past. Gaudium et spes, 59). Già nei
tempi antichi si diceva che l’inizio
del filosofare è l’ammirazione, la
capacità di ammirazione. In questa
prospettiva ho molto apprezzato le
vostre parole. Le sue, Monsignor
Rettore, quando ha detto che «in ogni
vero scienziato c’è qualcosa dello
scriba, del sacerdote, del profeta e
del mistico»; e ancora che «con
l’aiuto della scienza non vogliamo
solo capire, vogliamo anche fare la
cosa giusta, cioè costruire una civiltà
umana e solidale, una cultura e un
ambiente sostenibili. È con il cuore



umile che possiamo salire non solo
sul monte del Signore, ma anche sul
monte della scienza».

È vero: i grandi intellettuali, infatti,
sono umili. Il mistero della vita,
d’altronde, si svela a chi sa entrare
nelle piccole cose. È bello in
proposito quanto ci ha detto
Dorottya: «Scoprendo sempre più
piccoli dettagli ci immergiamo nella
complessità dell’opera di Dio». Così
intesa, la cultura davvero
rappresenta la salvaguardia
dell’umano. Immerge nella
contemplazione e plasma persone
che non sono in balia delle mode del
momento, ma ben radicate nella
realtà delle cose. E che, umili
discepole del sapere, sentono di
dover essere aperte e comunicative,
mai rigide e combattive. Chi ama la
cultura, infatti, non si sente mai
arrivato e a posto, ma porta in sé una
sana inquietudine. Ricerca,
interroga, rischia, esplora; sa uscire



dalle proprie certezze per
avventurarsi con umiltà nel mistero
della vita, che si sposa con
l’inquietudine, non con l’abitudine;
che si apre alle altre culture e
avverte il bisogno di condividere il
sapere. Questo è lo spirito
dell’università, e vi ringrazio perché
lo vivete così; come ci ha detto il
Professor Major, il quale ha
raccontato la bellezza di cooperare
con altre realtà educative, attraverso
programmi di ricerca condivisi e
anche accogliendo studenti
provenienti da altre regioni del
mondo, come il Medio Oriente, in
particolare dalla martoriata Siria. È
aprendosi agli altri che si conosce
meglio sé stessi. L’apertura, aprirsi
agli altri è come uno specchio: mi fa
conoscere meglio me stesso.

La cultura ci accompagna a
conoscere noi stessi. Lo ricorda il
pensiero classico, che non deve mai
tramontare. Vengono alla mente le



celebri parole dell’oracolo di Delfi:
«Conosci te stesso». È una delle due
frasi-guida che vorrei lasciarvi in
conclusione. Ma che cosa significa
conosci te stesso? Vuol dire saper
riconoscere i propri limiti e, di
conseguenza, arginare la propria
presunzione di autosufficienza. Ci fa
bene, perché è anzitutto
riconoscendoci creature che
diventiamo creativi, immergendoci
nel mondo anziché dominandolo. E
mentre il pensiero tecnocratico
insegue un progresso che non
ammette limiti, l’uomo reale è fatto
anche di fragilità, ed è spesso proprio
lì che comprende di essere
dipendente da Dio e connesso con gli
altri e con il creato. La frase
dell’oracolo di Delfi invita dunque a
una conoscenza che, partendo
dall’umiltà, partendo dal limite,
partendo dall’umiltà del limite
scopre le proprie meravigliose
potenzialità, che vanno ben oltre
quelle della tecnica. Conoscere sé



stessi, in altre parole, chiede di
tenere insieme, in una dialettica
virtuosa, la fragilità e la grandezza
dell’uomo. Dallo stupore di questo
contrasto sorge la cultura: mai
appagata e sempre in ricerca,
inquieta e comunitaria, disciplinata
nella sua finitezza e aperta
all’assoluto. Vi auguro di coltivare
questa appassionante scoperta della
verità!

La seconda frase-guida si riferisce
proprio alla verità. È una frase di
Gesù Cristo: «La verità vi farà
liberi» (Gv 8,32). L’Ungheria ha visto
il susseguirsi di ideologie che si
imponevano come verità, ma non
davano libertà. E anche oggi il
rischio non è scomparso: penso al
passaggio dal comunismo al
consumismo. Ad accomunare
entrambi gli “ismi” c’è una falsa idea
di libertà; quella del comunismo era
una “libertà” costretta, limitata da
fuori, decisa da qualcun altro; quella



del consumismo è una “libertà”
libertina, edonista, appiattita su di sé,
che rende schiavi dei consumi e delle
cose. E quanto è facile passare dai
limiti imposti al pensare, come nel
comunismo, al pensarsi senza limiti,
come nel consumismo! Da una
libertà frenata a una libertà senza
freni. Gesù invece offre una via
d’uscita, dicendo che è vero ciò che
libera, quello che libera l’uomo dalle
sue dipendenze e dalle sue chiusure.
La chiave per accedere a questa
verità è un conoscere mai slegato
dall’amore, relazionale, umile e
aperto, concreto e comunitario,
coraggioso e costruttivo. È questo che
le Università sono chiamate a
coltivare e la fede ad alimentare.
Auguro dunque a questa e ad ogni
Università di essere un centro di
universalità e di libertà, un cantiere
fecondo di umanesimo, un
laboratorio di speranza. Vi benedico
di cuore e vi ringrazio per quanto
fate. Grazie tante!



Incontro del Santo Padre con i
giornalisti durante il volo di
ritorno

Matteo Bruni:

Buon pomeriggio, Santità, grazie per
le Sue parole in questi giorni nei
tanti incontri con diverse parti della
società ungherese, un po’ in
continuità con gli incontri avuti nel
settembre 2021; e grazie anche per
questa occasione di continuare a
parlare del viaggio con Lei. Grazie
molte.

Papa Francesco:

Buonasera e grazie a voi per il vostro
lavoro, la vostra compagnia. Sono
stati tre giorni intensi ma buoni.
Adesso voi avete la parola.

Matteo Bruni:



Allora, la prima domanda viene da
un giornalista ungherese, Antal
Hubai della televisione ungherese:

Antal Hubai – RTL KLUB:

Buongiorno, sappiamo che Lei, Santo
Padre ha avuto diverse esperienze
personali con gli ungheresi nel corso
della sua vita. È cambiata, e se sì
come, la Sua visione dopo gli incontri
vissuti ora in Ungheria?

Papa Francesco:

Sì, davvero io ho avuto esperienze
nel ’60 quando studiavo in Cile, tanti
gesuiti ungheresi, hanno dovuto
andare lì perché sono stati cacciati
via dall’Ungheria. Poi sono rimasto
molto amico delle suore ungheresi di
Maria Ward, che avevano una scuola
a 20 km da Buenos Aires. Io le
visitavo due volte al mese e facevo
un po’ da cappellano straordinario.
Poi anche con una associazione dei
laici ungheresi di Buenos Aires che



lavoravano nella collegialità
ungherese, li conoscevo abbastanza.
Non capivo l’idioma, ma due parole
le ho capite: gulasch e tokaj! È stata
una bella esperienza e mi ha colpito
tanto il dolore di essere rifugiati, di
non poter tornare a casa; e le suore
di Maria Ward che sono rimaste lì
erano nascoste in appartamenti
perché il regime non le portasse via.
Poi ho saputo più da vicino tutta la
vicenda per convincere il buon
Cardinale Mindszenty di arrivare a
Roma. E ho conosciuto anche
l'entusiasmo del ’56 e poi la
delusione dopo. Più o meno questo.

Matteo Bruni:

… se è cambiata la Sua opinione sugli
ungheresi dopo questi due brevi
viaggi …

Papa Francesco:

No, non è cambiata. Forse si è
arricchita, arricchita nel senso che gli



ungheresi che ho conosciuto hanno
una grande cultura, una grande
cultura; anche quelli che non erano
di una classe sociale alta, anche i
semplici avevano una cultura di base
molto elevata. Parlavano
normalmente il tedesco o l’inglese,
perché l’ungherese non si parla fuori
dall’Ungheria… Soltanto in paradiso
si parla perché dicono che ci vuole
un’eternità per impararla, la lingua
ungherese! Non è cambiata, al
contrario: ho visto lo stile che
conoscevo.

Matteo Bruni:

La seconda domanda è di Eliana
Ruggiero dell’Agi.

Eliana Ruggiero – AGI

Santo Padre, Lei ha lanciato un
appello ad aprire – a ri-aprire – le
porte del nostro egoismo ai poveri, ai
migranti, a chi non è in regola. Nel
Suo incontro con il Premier



ungherese Orbán, gli ha chiesto di
riaprire le frontiere della rotta
balcanica che lui ha chiuso? Poi, nei
giorni scorsi ha incontrato anche il
Metropolita Hilarion: Hilarion e lo
stesso Orbán possono diventare
canali di apertura verso Mosca per
accelerare un processo di pace per
l’Ucraina, o rendere possibile un
incontro tra Lei e il Presidente Putin?
Grazie.

Papa Francesco:

Credo che la pace si faccia sempre
aprendo canali, mai si può fare una
pace con la chiusura. Invito tutti ad
aprire rapporti, canali di amicizia.
Questo non è facile. Lo stesso
discorso che ho fatto in genere, l’ho
fatto con Orbán e l’ho fatto un po’
dappertutto.

Sulle migrazioni: credo che sia un
problema che l’Europa deve
prendere in mano, perché sono
cinque i Paesi che soffrono di più:



Cipro, Grecia, Malta, Italia, Spagna,
perché sono i Paesi mediterranei e
sbarca lì la maggioranza. E se
l’Europa non si fa carico di questo, di
una distribuzione equa dei migranti,
il problema sarà di questi Paesi
soltanto. Credo che l’Europa debba
far sentire che è “Unione Europea”
anche davanti a questo.

C’è un altro problema che è collegato
alla migrazione, ed è l’indice di
natalità. Ci sono Paesi come l’Italia e
la Spagna dove si fanno pochi figli.
L’anno scorso ho parlato su questo in
un incontro di famiglie e
ultimamente ho visto che anche il
Governo [italiano] e altri Governi ne
parlano. L’età media in Italia è di 46
anni, per la Spagna è più alta ancora
e ci sono piccoli villaggi deserti. Un
programma migratorio, ma ben
portato avanti sul modello che alcuni
Paesi hanno seguito con la
migrazione – penso per esempio alla
Svezia al tempo delle dittature



latinoamericane –, può aiutare anche
questi Paesi che hanno una bassa
percentuale di nascite.

Poi, alla fine, Hilarion. Hilarion è una
persona che rispetto tanto, e
abbiamo sempre avuto un bel
rapporto. E lui ha avuto la cortesia di
venire a trovarmi, poi è stato alla
Messa, e l’ho visto anche qui,
all’aeroporto. Hilarion è una persona
intelligente con la quale si può
parlare, e questi rapporti è
necessario mantenerli, perché se
parliamo di ecumenismo e poi
diciamo “questo mi piace, questo non
mi piace”… Dobbiamo avere la mano
tesa con tutti, e anche ricevere la
mano altrui. Con il patriarca Kirill ho
parlato una sola volta dal momento
che è iniziata la guerra, 40 minuti per
zoom, poi tramite Antony, che è al
posto di Hilarion, adesso, e che viene
a trovarmi: è un vescovo che è stato
parroco a Roma e conosce bene
l’ambiente, e sempre tramite lui sono



in collegamento con Kirill. È in
sospeso l’incontro che noi dovevamo
avere a Gerusalemme a luglio o
giugno dell’anno scorso, ma per la
guerra si è sospeso: quello si dovrà
fare. E poi, con i russi ho un rapporto
buono con l’Ambasciatore che adesso
lascia, Ambasciatore da sette anni in
Vaticano, è un uomo grande, un
uomo comme il faut. Una persona
seria, colta, molto equilibrato. Il
rapporto con i russi principalmente è
con questo Ambasciatore. Non so se
ho detto tutto...

Eliana Ruggiero:

Se potevano in qualche modo
Hilarion e anche Orbán accelerare il
processo di pace in Ucraina e anche
rendere possibile un incontro tra Lei
e Putin, se possono fare – tra
virgolette – da intermediari?

Papa Francesco:



Lei può immaginare che in questo
incontro non abbiamo parlato solo di
Cappuccetto Rosso, abbiamo parlato
di tutte queste cose. Si parla di
questo perché a tutti interessa la
strada della pace. Io sono disposto,
sono disposto a fare tutto quello che
si deve fare. Anche adesso è in corso
una missione, ma ancora non è
pubblica, vediamo... Quando sarà
pubblica ne parlerò.

Matteo Bruni:

La terza domanda è di Aura Maria
Vistas Miguel, che è qui alla Sua
sinistra.

Aura Maria Vistas Miguel - Rádio
Renascença – Portogallo:

Santità, la prossima tappa è Lisbona,
quindi due cose. Come si sente di
salute? Perché siamo stati colti di
sorpresa quando Lei è andato in
ospedale, c’è chi ha detto che Lei è
svenuto, allora sente energia per



andare a trovare migliaia di giovani
in quei giorni in agosto a Lisbona? E
alla GMG le piacerebbe invitare un
giovane ucraino e un giovane russo
come segno di pace anche per le
nuove generazioni?

Papa Francesco:

Prima di tutto la salute. Quello che
ho avuto è stato un malore forte alla
fine dell’Udienza del mercoledì. Non
mi sono sentito di pranzare, mi sono
coricato un po’. Non ho perso i sensi,
ma c’era febbre alta, e alle tre del
pomeriggio il medico subito mi ha
portato in ospedale: una polmonite
acuta e forte, nella parte bassa dei
polmoni. Grazie a Dio lo posso
raccontare, perché l’organismo, il
corpo, ha risposto bene al
trattamento. Grazie a Dio. Questo è
quello che ho avuto.

Poi Lisbona: il giorno prima della
partenza ho parlato con Mons.
Américo [Américo Aguiar, Vescovo



Ausiliare di Lisbona e presidente
della Fondazione GMG 2023] che è
venuto a vedere un po’ come stanno
le cose… Sì ci andrò, ci andrò, e spero
di farcela. Voi vedete che non è lo
stesso di due anni fa, ma con il
bastone… Adesso meglio, per il
momento non è cancellato il viaggio.
Poi c’è il viaggio a Marsiglia, poi c’è il
viaggio in Mongolia, e poi c’è un
ultimo non ricordo dove… Ancora il
programma mi fa muovere, vediamo!

Aura Maria Vistas Miguel:

E l’incontro con i due giovani magari
di Russia e Ucraina?

Papa Francesco:

Américo ha qualcosa in mente, lui sta
preparando qualcosa mi ha detto…
La sta ben preparando.

Matteo Bruni:



La quarta domanda è di Nicole
Winfield, Santità, e poi vediamo se
con i tempi riusciamo…

Nicole Winfield – Associated Press:

Santo Padre, volevo chiederLe una
cosa un po’ diversa. Recentemente
Lei ha fatto un gesto ecumenico
molto forte, ha donato alla Grecia i
tre frammenti delle sculture del
Partenone, da parte dei Musei
Vaticani. Questo gesto ha avuto
anche un’eco fuori dal mondo
ortodosso, perché molti musei
dell’occidente stanno discutendo
proprio la restituzione degli oggetti
acquisiti durante il periodo coloniale,
come un atto di giustizia nei
confronti di queste persone. Volevo
chiederLe se Lei fosse disponibile ad
altri gesti di restituzione. Penso per
esempio ai popoli e ai gruppi
indigeni del Canada che hanno fatto
la richiesta del ritorno di oggetti delle
collezioni vaticane come parte del



processo di riparazione per i danni
subiti nel periodo coloniale.

Papa Francesco:

Questo, prima di tutto, è il settimo
comandamento: se tu hai rubato,
devi restituire! Ma c’è tutta una
storia. A volte le guerre e le
colonizzazioni portano a prendere
queste decisioni di prendere le cose
buone dell’altro. Questo è stato un
gesto giusto, si doveva fare: il
Partenone, dare qualcosa. E se
domani vengono gli egiziani a
chiedere l’obelisco, cosa faremo? Lì si
deve fare un discernimento, in ogni
caso. E poi la restituzione delle cose
indigene: è in corso questo, con il
Canada, almeno eravamo d’accordo
di farlo. Adesso domanderò come va.
Ma l’esperienza avuta con gli
aborigeni del Canada è stata molto
fruttuosa. Anche negli Stati Uniti i
gesuiti stanno facendo qualcosa, con
quel gruppo di indigeni dentro gli



Stati Uniti, il Padre Generale mi ha
raccontato l’altro giorno… Ma
torniamo alla restituzione. Nella
misura in cui si può restituire, che è
un gesto necessario, è meglio farlo. A
volte non si può, non c’è possibilità
politica o possibilità reale, concreta.
Ma nella misura in cui si può
restituire, si faccia, per favore,
questo fa bene a tutti. Per non
abituarsi a mettere la mano in tasca
degli altri!

Matteo Bruni:

Allora, facciamo ancora un’ultima
domanda: Eva Fernández di Radio
Cope, che è qui…

Eva Fernández di Radio Cope:

Il Primo Ministro ucraino ha chiesto
il suo aiuto per riportare i bambini
portati forzosamente in Russia,
pensa che potrà aiutarlo? Grazie.

Papa Francesco



Penso di sì, perché la Santa Sede ha
fatto da intermediario in alcune delle
situazioni di scambio di prigionieri, e
tramite l’Ambasciata è andata bene.
Penso che può andare bene anche
questa. È importante, almeno la
Santa Sede è disposta a farlo perché è
giusto, è una cosa giusta e dobbiamo
aiutare, aiutare a che questo non sia
un casus belli, ma un caso umano. È
un problema di umanità prima che
un problema di un bottino di guerra
o di “trasloco” di guerra. Tutti i gesti
umani aiutano, invece i gesti di
crudeltà non aiutano. Dobbiamo fare
tutto quello che è umanamente
possibile.

Penso anche, e voglio dirlo, alle
donne che vengono nei nostri Paesi:
Italia, Spagna, Polonia, Ungheria,
tante donne che vengono con i
bambini, e i mariti o sono morti o
stanno combattendo nella guerra. È
vero, c’è entusiasmo e in questo
momento sono aiutate; ma non



bisogna perdere l’entusiasmo di fare
questo, perché, quando cade
l’entusiasmo, queste donne
rimangono senza protezione, con il
pericolo di cadere nelle mani degli
avvoltoi che girano sempre
cercando... Stiamo attenti a non
perdere questa attenzione di aiuto
che abbiamo per i rifugiati. E questo
farlo tutti. Grazie.

Grazie a voi! Buona cena! Ma non so
se è cena o una cosa per ingannare lo
stomaco. Grazie tante del vostro
lavoro.

Copyright © Dicastero per la
Comunicazione - Libreria Editrice
Vaticana

https://www.vatican.va/content/
francesco/it/travels/2023/



outside/documents/
ungheria-2023.html

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/viaggio-
apostolico-di-papa-francesco-in-

ungheria/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-in-ungheria/
https://opusdei.org/it-it/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-in-ungheria/
https://opusdei.org/it-it/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-in-ungheria/
https://opusdei.org/it-it/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-in-ungheria/

	Viaggio apostolico di papa Francesco in Ungheria

