
opusdei.org

Viaggio apostolico di
papa Francesco in
Romania

Papa Francesco è in Romania
per un nuovo viaggio
apostolico. In questo articolo
riportiamo le sue parole
durante i principali incontri.

04/06/2019

Venerdì, 31 maggio

Incontro con le autorità

Incontro con il Sinodo permanente
della Chiesa Ortodossa Romena



Preghiera del Padre Nostro

Santa Messa

Sabato, 1 giugno

Santa Messa

Incontro mariano con la gioventù e
con le famiglie

Domenica, 2 giugno

Liturgia di beatificazione di 7 vescovi
greco-cattolici martiri

Regina Coeli

Incontro con la comunità rom

2 giugno

Liturgia di beatificazione di 7
vescovi greco-cattolici martiri



Campo della Libertà (Blaj)

«Maestro, chi ha peccato, lui o i suoi
genitori, perché sia nato cieco?» (Gv
9,2). Questa domanda dei discepoli
rivolta a Gesù scatena una serie di
movimenti e di azioni che
accompagneranno tutto il racconto
evangelico, svelando e mettendo in
evidenza quello che realmente
acceca il cuore umano.

Gesù, come i suoi discepoli, vede il
cieco dalla nascita, è capace di
riconoscerlo e di metterlo al centro.
Dopo aver dichiarato che la sua
cecità non era frutto del peccato,
mescola la polvere della terra alla
sua saliva e la spalma sugli occhi; poi
gli ordina di lavarsi nella piscina di
Siloe. Dopo essersi lavato, il cieco
riacquista la vista. È interessante
notare come il miracolo è narrato in
appena due versetti, tutti gli altri
portano l’attenzione non sul cieco
guarito, ma sulle discussioni che



suscita. Sembra che la sua vita e
specialmente la sua guarigione
diventi banale, aneddotica o
elemento di discussione, come pure
di irritazione e fastidio. Il cieco
guarito viene prima interrogato dalla
folla stupita, poi dai farisei; e questi
interrogano anche i suoi genitori.
Mettono in dubbio l’identità
dell’uomo guarito; poi negano
l’azione di Dio, prendendo come
scusa che Dio non agisce di sabato;
giungono persino a dubitare che
quell’uomo fosse nato cieco.

Tutta la scena e le discussioni
rivelano quanto risulti difficile
comprendere le azioni e le priorità di
Gesù, capace di porre al centro colui
che stava alla periferia, specialmente
quando si pensa che il primato è
detenuto dal “sabato” e non
dall’amore del Padre che cerca di
salvare tutti gli uomini (cfr 1 Tm 2,4);
il cieco doveva convivere non
soltanto con la propria cecità ma



anche con quella di chi gli stava
attorno. Così sono le resistenze e le
ostilità che sorgono nel cuore umano
quando, al centro, invece delle
persone, si mettono interessi
particolari, etichette, teorie,
astrazioni e ideologie, che, là dove
passano, non fanno altro che
accecare tutto e tutti. Invece la logica
del Signore è diversa: lungi dal
nascondersi nell’inazione o
nell’astrazione ideologica, cerca la
persona con il suo volto, con le sue
ferite e la sua storia. Le va incontro e
non si lascia raggirare da discorsi
incapaci di dare la priorità e di
mettere al centro ciò che realmente è
importante.

Queste terre conoscono bene la
sofferenza della gente quando il peso
dell’ideologia o di un regime è più
forte della vita e si antepone come
norma alla stessa vita e alla fede
delle persone; quando la capacità di
decisione, la libertà e lo spazio per la



creatività si vede ridotto e perfino
cancellato (cfr Enc. Laudato si’, 108).
Fratelli e sorelle, voi avete sofferto i
discorsi e le azioni basati sul
discredito che arrivano fino
all’espulsione e all’annientamento di
chi non può difendersi e mettono a
tacere le voci dissonanti. Pensiamo,
in particolare, ai sette Vescovi greco-
cattolici che ho avuto la gioia di
proclamare Beati. Di fronte alla
feroce oppressione del regime, essi
dimostrarono una fede e un amore
esemplari per il loro popolo. Con
grande coraggio e fortezza interiore,
accettarono di essere sottoposti alla
dura carcerazione e ad ogni genere
di maltrattamenti, pur di non
rinnegare l’appartenenza alla loro
amata Chiesa. Questi Pastori, martiri
della fede, hanno recuperato e
lasciato al popolo rumeno una
preziosa eredità che possiamo
sintetizzare in due parole: libertà e 
misericordia.

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#108.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#108.


Pensando alla libertà, non posso non
osservare che stiamo celebrando
questa Divina Liturgia nel “Campo
della libertà”. Questo luogo
significativo richiama l’unità del
vostro Popolo che si è realizzata nella
diversità delle espressioni religiose:
ciò costituisce un patrimonio
spirituale che arricchisce e
caratterizza la cultura e l’identità
nazionale rumena. I nuovi Beati
hanno sofferto e sacrificato la loro
vita, opponendosi a un sistema
ideologico illiberale e coercitivo dei
diritti fondamentali della persona
umana. In quel triste periodo, la vita
della comunità cattolica era messa a
dura prova dal regime dittatoriale e
ateo: tutti i Vescovi, e molti fedeli,
della Chiesa Greco-Cattolica e della
Chiesa Cattolica di Rito Latino furono
perseguitati e incarcerati.

L’altro aspetto dell’eredità spirituale
dei nuovi Beati è la misericordia. Alla
tenacia nel professare la fedeltà a



Cristo, si accompagnava in essi una
disposizione al martirio senza parole
di odio verso i persecutori, nei
confronti dei quali hanno dimostrato
una sostanziale mitezza. È eloquente
quanto ha dichiarato durante la
prigionia il Vescovo Iuliu Hossu: «Dio
ci ha mandato in queste tenebre
della sofferenza per donare il
perdono e pregare per la
conversione di tutti». Queste parole
sono il simbolo e la sintesi
dell’atteggiamento con il quale questi
Beati nel periodo della prova hanno
sostenuto il loro popolo nel
continuare a confessare la fede senza
cedimenti e senza ritorsioni. Questo
atteggiamento di misericordia nei
confronti degli aguzzini è un
messaggio profetico, perché si
presenta oggi come un invito a tutti a
vincere il rancore con la carità e il
perdono, vivendo con coerenza e
coraggio la fede cristiana.



Cari fratelli e sorelle, anche oggi
riappaiono nuove ideologie che, in
maniera sottile, cercano di imporsi e
di sradicare la nostra gente dalle sue
più ricche tradizioni culturali e
religiose. Colonizzazioni ideologiche
che disprezzano il valore della
persona, della vita, del matrimonio e
della famiglia (cfr Esort. ap. postsin. 
Amoris laetitia, 40) e nuocciono, con
proposte alienanti, ugualmente atee
come nel passato, in modo
particolare ai nostri giovani e
bambini lasciandoli privi di radici da
cui crescere (cfr Esort. ap. Christus
vivit, 78); e allora tutto diventa
irrilevante se non serve ai propri
interessi immediati, e induce le
persone ad approfittare delle altre e
a trattarle come meri oggetti (cfr Enc.
Laudato si’, 123-124). Sono voci che,
seminando paura e divisione,
cercano di cancellare e seppellire la
più preziosa eredità che queste terre
hanno visto nascere. Penso, in questa
eredità, per esempio all’Editto di

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#123.


Torda del 1568, che sanzionava ogni
sorta di radicalismo promovendo –
uno dei primi casi in Europa – un
atto di tolleranza religiosa.

Vorrei incoraggiarvi a portare la luce
del Vangelo ai nostri contemporanei
e a continuare a lottare, come questi
Beati, contro queste nuove ideologie
che sorgono. Tocca a noi adesso
lottare, come è toccato a loro lottare
in quei tempi. Possiate essere
testimoni di libertà e di misericordia,
facendo prevalere la fraternità e il
dialogo sulle divisioni,
incrementando la fraternità del
sangue, che trova la sua origine nel
periodo di sofferenza nel quale i
cristiani, divisi nel corso della storia,
si sono scoperti più vicini e solidali.
Fratelli e sorelle carissimi, vi
accompagnino nel vostro cammino la
materna protezione della Vergine
Maria, Santa Madre di Dio, e
l’intercessione dei nuovi Beati.



Regina Coeli

Campo della Libertà a Blaj

Cari fratelli e sorelle,

prima di concludere questa Divina
Liturgia, desidero ancora una volta
salutare voi qui presenti e quanti ho
incontrato in questi giorni,
ringraziando tutti per la cordiale
accoglienza. Saluto con deferenza il
Signor Presidente della Repubblica e
le altre Autorità, esprimendo sincera
riconoscenza per la fruttuosa
collaborazione nella preparazione e
nello svolgimento di questa mia
visita. Sono grato a Sua Beatitudine,
il Patriarca Daniel, al Santo Sinodo, al
Clero e ai fedeli della Chiesa
Ortodossa di Romania, che mi hanno
accolto fraternamente! Il Signore
benedica questa antica e illustre
Chiesa e la sostenga nella sua
missione. [Applauso] Un fraterno
applauso a tutti loro!



Rivolgo un saluto carico di affetto e
di riconoscenza a Sua Beatitudine il
Cardinale Lucian Mureşan. Saluto i
fedeli della Chiesa Cattolica, i
Vescovi, i sacerdoti, i religiosi e i
fedeli laici di Bucarest e di Iaşi, come
pure i numerosi pellegrini di
şumuleu Ciuc. Ringrazio il Signore
che mi ha dato la possibilità di
pregare con voi e di incoraggiare il
vostro impegno di evangelizzazione e
di testimonianza della carità. Qui a
Blaj, terra di martirio, libertà e
misericordia, rendo omaggio a voi,
figli della Chiesa Greco-Cattolica, che
da tre secoli testimoniate, con ardore
apostolico, la vostra fede.

La Vergine Maria estenda la sua
materna protezione su tutti i
cittadini della Romania, che nel corso
della storia hanno sempre confidato
nella sua intercessione. A Lei affido
tutti voi e Le chiedo di guidarvi nel
cammino della fede, per avanzare
verso un futuro di autentico



progresso e di pace e contribuire alla
costruzione di una patria sempre più
giusta, armonica e fraterna.

Incontro con la comunità rom

Quartiere Lautaro, Bla

Cari fratelli e sorelle, buon
pomeriggio!

Sono contento di incontrarvi e vi
ringrazio per la vostra accoglienza.
Tu, Don Ioan, non ti sbagli
nell’affermare quella certezza tanto
sicura quanto a volte dimenticata:
nella Chiesa di Cristo c’è posto per
tutti. Se non fosse così non sarebbe la
Chiesa di Cristo. La Chiesa è luogo di
incontro, e abbiamo bisogno di
ricordarlo non come un bello slogan
ma come parte della carta d’identità
del nostro essere cristiani. Ce lo hai
ricordato portando come esempio il
Vescovo martire Ioan Suciu, che ha
saputo plasmare con gesti concreti il
desiderio di Dio Padre di incontrarsi



con ogni persona nell’amicizia e
nella condivisione. Il Vangelo della
gioia si trasmette nella gioia di
incontrarsi e di sapere che abbiamo
un Padre che ci ama. Guardati da
Lui, capiamo come guardarci tra di
noi. Con questo spirito ho desiderato
stringere le vostre mani, mettere i
miei occhi nei vostri, farvi entrare
nel cuore, nella preghiera, con la
fiducia di entrare anch’io nella
vostra preghiera e nel vostro cuore.

Nel cuore porto però un peso. È il
peso delle discriminazioni, delle
segregazioni e dei maltrattamenti
subiti dalle vostre comunità. La
storia ci dice che anche i cristiani,
anche i cattolici non sono estranei a
tanto male. Vorrei chiedere perdono
per questo. Chiedo perdono – in
nome della Chiesa al Signore e a voi –
per quando, nel corso della storia, vi
abbiamo discriminato, maltrattato o
guardato in maniera sbagliata, con lo
sguardo di Caino invece che con



quello di Abele, e non siamo stati
capaci di riconoscervi, apprezzarvi e
difendervi nella vostra peculiarità. A
Caino non importa il fratello. È
nell’indifferenza che si alimentano
pregiudizi e si fomentano rancori.
Quante volte giudichiamo in modo
avventato, con parole che feriscono,
con atteggiamenti che seminano odio
e creano distanze! Quando qualcuno
viene lasciato indietro, la famiglia
umana non cammina. Non siamo
fino in fondo cristiani, e nemmeno
umani, se non sappiamo vedere la
persona prima delle sue azioni,
prima dei nostri giudizi e pregiudizi.

Sempre, nella storia dell’umanità, ci
sono Abele e Caino. C’è la mano tesa
e la mano che percuote. C’è
l’apertura dell’incontro e la chiusura
dello scontro. C’è l’accoglienza e c’è
lo scarto. C’è chi vede nell’altro un
fratello e chi un ostacolo sul proprio
cammino. C’è la civiltà dell’amore e
c’è quella dell’odio. Ogni giorno c’è



da scegliere tra Abele e Caino. Come
davanti a un bivio, si pone tante
volte di fronte a noi una scelta
decisiva: percorrere la via della
riconciliazione o quella della
vendetta. Scegliamo la via di Gesù. È
una via che costa fatica, ma è la via
che conduce alla pace. E passa
attraverso il perdono. Non
lasciamoci trascinare dai livori che ci
covano dentro: niente rancori.
Perché nessun male sistema un altro
male, nessuna vendetta soddisfa
un’ingiustizia, nessun risentimento
fa bene al cuore, nessuna chiusura
avvicina.

Cari fratelli e sorelle, voi come
popolo avete un ruolo da
protagonista da assumere e non
dovete avere paura di condividere e
offrire quelle specifiche
caratteristiche che vi costituiscono e
che segnano il vostro cammino, e
delle quali abbiamo tanto bisogno: il
valore della vita e della famiglia in



senso allargato (cugini, zii, …); la
solidarietà, l’ospitalità, l’aiuto, il
sostegno e la difesa dei più deboli
all’interno della loro comunità; la
valorizzazione e il rispetto degli
anziani – questo è un grande valore
che voi avete –; il senso religioso
della vita, la spontaneità e la gioia di
vivere. Non private le società in cui
vi trovate di questi doni e
disponetevi anche a ricevere tutte le
cose buone che gli altri vi possano
offrire e apportare. Perciò desidero
invitarvi a camminare insieme, lì
dove siete, nella costruzione di un
mondo più umano andando oltre le
paure e i sospetti, lasciando cadere le
barriere che ci separano dagli altri
alimentando la fiducia reciproca
nella paziente e mai vana ricerca di
fraternità. Impegnarsi per
camminare insieme, con la dignità: la
dignità della famiglia, la dignità di
guadagnarsi il pane di ogni giorno – è
questo, sì, che ti fa andare avanti – e
la dignità della preghiera. Sempre



guardando avanti (cfr Incontro di
preghiera con il popolo Rom e Sinti, 9
maggio 2019).

Questo incontro è l’ultimo della mia
visita in Romania. Sono venuto in
questo Paese bello e accogliente, sono
venuto come pellegrino e fratello,
per incontrare. Ho incontrato voi, ho
incontrato tanta gente, per fare un
ponte tra il mio cuore e il vostro. E
ora torno a casa, torno arricchito,
portando con me luoghi e momenti,
ma soprattutto portando con me i
vostri volti. I vostri volti coloreranno
i miei ricordi e popoleranno la mia
preghiera. Vi ringrazio, vi porto con
me. E ora vi benedico, ma prima vi
chiedo un grande favore: di pregare
per me. Grazie!

[Padre Nostro in romeno]

Adesso vi darò una benedizione. E
vorrei benedire tutta la vostra
famiglia, tutti i vostri amici, tutta la
gente che voi conoscete.

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2019/may/documents/papa-francesco_20190509_rom-sinti.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2019/may/documents/papa-francesco_20190509_rom-sinti.html


[BENEDIZIONE]

A presto!

1 giugno

Santa Messa

Santuario di Sumuleu-Ciuc

Con gioia e riconoscenza a Dio mi
trovo oggi con voi, cari fratelli e
sorelle, in questo caro Santuario
mariano, ricco di storia e di fede,
dove come figli veniamo ad
incontrare la nostra Madre e a
riconoscerci come fratelli. I santuari,
luoghi quasi “sacramentali” di una
Chiesa ospedale da campo,
custodiscono la memoria del popolo
fedele che in mezzo alle sue
tribolazioni non si stanca di cercare
la fonte d’acqua viva dove
rinfrescare la speranza. Sono luoghi



di festa e di celebrazione, di lacrime
e di suppliche. Veniamo ai piedi della
Madre, senza molte parole, a
lasciarci guardare da lei e perché con
il suo sguardo ci porti a Colui che è
«la Via, la Verità e la Vita» (Gv 14,6).

Non lo facciamo in un modo
qualsiasi, siamo pellegrini. Qui, ogni
anno, il sabato di Pentecoste, voi vi
recate in pellegrinaggio per onorare
il voto dei vostri antenati e per
fortificare la fede in Dio e la
devozione alla Madonna, raffigurata
nella monumentale statua lignea.
Questo pellegrinaggio annuale
appartiene all’eredità della
Transilvania, ma onora insieme le
tradizioni religiose rumena e
ungherese; vi partecipano anche
fedeli di altre confessioni ed è un
simbolo di dialogo, unità e fraternità;
un appello a recuperare le
testimonianze di fede divenuta vita e
di vita fattasi speranza. Pellegrinare
è sapere che veniamo come popolo



alla nostra casa. È sapere che
abbiamo coscienza di essere popolo.
Un popolo la cui ricchezza sono i suoi
mille volti, mille culture, lingue e
tradizioni; il santo Popolo fedele di
Dio che con Maria va pellegrino
cantando la misericordia del Signore.
Se a Cana di Galilea Maria ha
interceduto presso Gesù affinché
compisse il primo miracolo, in ogni
santuario veglia e intercede, non solo
davanti a suo Figlio, ma anche
davanti a ciascuno di noi, perché non
ci lasciamo rubare la fraternità dalle
voci e dalle ferite che alimentano la
divisione e la frammentazione. Le
complesse e tristi vicende del passato
non vanno dimenticate o negate, ma
non possono nemmeno costituire un
ostacolo o un argomento per
impedire una agognata convivenza
fraterna.

Pellegrinare significa sentirsi
chiamati e spinti a camminare
insieme chiedendo al Signore la



grazia di trasformare vecchi e attuali
rancori e diffidenze in nuove
opportunità per la comunione;
significa disancorarsi dalle nostre
sicurezze e comodità nella ricerca di
una nuova terra che il Signore vuole
donarci. Pellegrinare è la sfida a
scoprire e trasmettere lo spirito del
vivere insieme, di non aver timore di
mescolarsi, di incontrarci e aiutarci.
Pellegrinare significa partecipare a
quella marea un po’ caotica che può
trasformarsi in una vera esperienza
di fraternità, carovana sempre
solidale per costruire la storia (cfr
Esort. ap. Evangelii gaudium, 87).
Pellegrinare è guardare non tanto
quello che avrebbe potuto essere (e
non è stato), ma piuttosto tutto ciò
che ci aspetta e non possiamo più
rimandare. Significa credere al
Signore che viene e che è in mezzo a
noi promuovendo e stimolando la
solidarietà, la fraternità, il desiderio
di bene, di verità e di giustizia (cfr 
ibid., 71). Pellegrinare è l’impegno a

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#S%C3%AC_alle_relazioni_nuove_generate_da_Ges%C3%B9_Cristo
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Sfide_delle_culture_urbane


lottare perché quelli che ieri erano
rimasti indietro diventino i
protagonisti del domani, e i
protagonisti di oggi non siano lasciati
indietro domani. E questo, fratelli e
sorelle, richiede il lavoro artigianale
di tessere insieme il futuro. Ecco
perché siamo qui per dire insieme: 
Madre, insegnaci ad imbastire il
futuro!

Pellegrinare a questo santuario ci fa
volgere lo sguardo a Maria e al
mistero della elezione di Dio. Lei,
una ragazza di Nazaret, piccola
località della Galilea, nella periferia
dell’impero romano e anche nella
periferia di Israele, con il suo “sì” è
stata capace di dare il via alla
rivoluzione della tenerezza (cfr ibid.,
88). Il mistero della elezione da parte
di Dio, che pone i suoi occhi sul
debole per confondere i forti, ci
spinge e incoraggia anche noi a dire
“sì”, come lei, come Maria, per
percorrere i sentieri della

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#S%C3%AC_alle_relazioni_nuove_generate_da_Ges%C3%B9_Cristo


riconciliazione. Fratelli e sorelle, non
dimentichiamo: chi rischia, il Signore
non lo delude! Camminiamo, e
camminiamo insieme, rischiamo,
lasciando che sia il Vangelo il lievito
capace di impregnare tutto e di
donare ai nostri popoli la gioia della
salvezza, nell’unità e nella
fratellanza.

Incontro mariano con la gioventù e
con le famiglie

Piazzale antistante il Palazzo della
Cultura (Iasi)

Cari fratelli e sorelle, bună seara!

Qui con voi si sente il calore di essere
in famiglia, circondati da piccoli e
grandi. È facile, vedendovi e
sentendovi, sentirsi a casa. Il Papa
tra di voi si sente a casa. Grazie per il
vostro caloroso benvenuto e per le
testimonianze che ci avete regalato.
Mons. Petru, come buon e fiero
padre di famiglia, vi ha abbracciato



tutti con le sue parole presentandovi,
e lo hai confermato tu, Eduard,
quando ci dicevi che questo incontro
non vuole essere solo di giovani, né
di adulti, né di altri, ma avete voluto
“che stasera ci fossero insieme a noi i
nostri genitori e i nostri nonni”.

Oggi in queste terre è il giorno del
bambino. Un applauso ai bambini!
Vorrei che la prima cosa che
facciamo sia pregare per loro:
chiediamo alla Vergine che li
protegga con il suo manto. Gesù li ha
posti in mezzo ai suoi apostoli; anche
noi vogliamo metterli in mezzo e
riaffermare il nostro impegno di
volerli amare con lo stesso amore
con cui il Signore li ama,
impegnandoci a donare loro il diritto
al futuro. È una bella eredità questa:
dare ai bambini il diritto al futuro.

Sono lieto di sapere che in questa
piazza si trova il volto della famiglia
di Dio che abbraccia bambini,



giovani, coniugi, consacrati, anziani
rumeni di diverse regioni e
tradizioni, come pure della Moldavia,
e anche quelli che sono venuti
dall’altra sponda del fiume Prut, i
fedeli di lingua csango, polacca e
russa. Lo Spirito Santo ci convoca
tutti e ci aiuta a scoprire la bellezza
di stare insieme, di poterci
incontrare per camminare insieme.
Ognuno con la propria lingua e
tradizione, ma felice di incontrarsi
tra fratelli. Con quella gioia che
condividevano Elisabetta e Ioan –
bravi questi due! -, con i loro undici
figli, tutti diversi, arrivati da luoghi
diversi, ma «oggi sono tutti riuniti,
così come qualche tempo fa ogni
domenica mattina prendevano tutti
insieme la strada verso la chiesa». La
felicità dei genitori di vedere i figli
riuniti. Sicuramente oggi in cielo si fa
festa vedendo tanti figli che si sono
decisi a stare insieme.



È l’esperienza di una nuova
Pentecoste, come abbiamo ascoltato
nella Lettura. Dove lo Spirito
abbraccia le nostre differenze e ci
dona la forza per aprire percorsi di
speranza tirando fuori il meglio da
ciascuno; lo stesso cammino che
iniziarono gli Apostoli duemila anni
fa e in cui oggi tocca a noi prendere il
testimone e deciderci a seminare.
Non possiamo aspettare che siano
altri a farlo, tocca a noi. Noi siamo
responsabili! Tocca a noi!

È difficile camminare insieme, vero?
È un dono che dobbiamo chiedere,
un’opera artigianale che siamo
chiamati a costruire e un bel dono da
trasmettere. Ma da dove cominciamo
per camminare insieme?

Vorrei “rubare” nuovamente le
parole a questi nonni Elisabetta e
Ioan. È bello vedere quando l’amore
mette radici con dedizione e
impegno, con lavoro e preghiera.



L’amore ha messo radici in voi e ha
dato molto frutto. Come dice Gioele,
quando giovani e anziani si
incontrano, i nonni non hanno paura
di sognare (cfr Gl 3,1). E questo è
stato il vostro sogno: «Sogniamo che
possano costruirsi un futuro senza
dimenticare da dove sono partiti.
Sogniamo che tutto il nostro popolo
non dimentichi le sue radici». Voi
guardate al futuro e aprite il domani
per i vostri figli, per i vostri nipoti,
per il vostro popolo offrendo il
meglio che avete imparato durante il
vostro cammino: che non
dimentichino da dove sono partiti.
Dovunque andranno, qualunque
cosa faranno, non dimentichino le
radici. È lo stesso sogno, la stessa
raccomandazione che San Paolo fece
a Timoteo: mantenere viva la fede di
sua madre e di sua nonna (cfr 2 Tm
10,5-7). Nella misura in cui cresci – in
tutti i sensi: forte, grande e anche
facendoti un nome – non
dimenticare quanto di più bello e



prezioso hai imparato in famiglia. È
la sapienza che si riceve con gli anni:
quando cresci, non ti dimenticare di
tua madre e di tua nonna e di quella
fede semplice ma robusta che le
caratterizzava e che dava loro forza e
costanza per andare avanti e non
farsi cadere le braccia. È un invito a
ringraziare e riabilitare la
generosità, il coraggio, il disinteresse
di una fede “fatta in casa”, che passa
inosservata ma che costruisce a poco
a poco il Regno di Dio.

Certo, la fede che “non è quotata in
borsa”, non si vende e, come ci
ricordava Eduard, può sembrare che
«non serva a niente». Ma la fede è un
dono che mantiene viva una certezza
profonda e bella: la nostra
appartenenza di figli, e figli amati da
Dio. Dio ama con amore di Padre:
ogni vita, ognuno di noi gli
appartiene. È un’appartenenza di
figli, ma anche di nipoti, sposi, nonni,
amici, vicini; un’appartenenza di



fratelli. Il maligno divide, disperde,
separa e crea discordia, semina
diffidenza. Vuole che viviamo
“distaccati” dagli altri e da noi stessi.
Lo Spirito, al contrario, ci ricorda che
non siamo esseri anonimi, astratti,
esseri senza volto, senza storia, senza
identità. Non siamo esseri vuoti né
superficiali. Esiste una rete spirituale
molto forte che ci unisce, ci
“connette” e ci sostiene e che è più
forte di ogni altro tipo di
connessione. E questa rete sono le
radici: sapere che apparteniamo gli
uni agli altri, che la vita di ciascuno è
ancorata alla vita degli altri. «I
giovani fioriscono quando sono
amati veramente», diceva Eduard.
Tutti fioriamo quando ci sentiamo
amati. Perché l’amore mette radici e
ci invita a metterle nella vita degli
altri. Come quelle belle parole del
vostro poeta nazionale che augurava
alla sua dolce Romania: «i tuoi figli
vivano unicamente in fraternità,
come le stelle della notte» (M.



Eminescu, “Cosa ti auguro, dolce
Romania”). Eminescu era un grande,
era cresciuto, si sentiva maturo, ma
non solo: si sentiva fraterno, e per
questo vuole che la Romania, che
tutti i romeni, siano fraterni “come le
stelle della notte”. Noi apparteniamo
gli uni agli altri e la felicità personale
passa dal rendere felici gli altri. Tutto
il resto sono favole.

Per camminare insieme lì dove sei,
non ti dimenticare di quanto hai
imparato in famiglia. Non
dimenticare le tue radici.

Questo mi ha fatto ricordare la
profezia di un santo eremita di
queste terre. Un giorno il monaco
Galaction Ilie del Monastero
Sihăstria, camminando con le pecore
sulla montagna, incontrò un eremita
santo che conosceva e chiese:
“Dimmi, padre, quando sarà la fine
del mondo?”. E il venerabile eremita,
sospirando dal suo cuore, disse:



“Padre Galaction, sai quando sarà la
fine del mondo? Quando non ci
saranno sentieri dal vicino al vicino!
Cioè, quando non ci sarà più amore
cristiano e comprensione tra fratelli,
parenti, cristiani e popoli! Quando le
persone non ameranno più, sarà
davvero la fine del mondo. Perché
senza amore e senza Dio nessun uomo
può vivere sulla terra!”.

La vita inizia a spegnersi e a marcire,
il nostro cuore smette di battere e
inaridisce, gli anziani non
sogneranno e i giovani non
profetizzeranno quando non ci
saranno sentieri dal vicino al
vicino… Perché senza amore e senza
Dio nessun uomo può vivere sulla
terra.

Eduard ci diceva che lui come tanti
altri del suo Paese prova a vivere la
fede in mezzo a numerose
provocazioni. Sono davvero tante le
provocazioni che ci possono



scoraggiare e farci chiudere in noi
stessi. Non possiamo negarlo, non
possiamo fare come se niente fosse.
Le difficoltà esistono e sono evidenti.
Ma questo non può farci perdere di
vista che la fede ci dona la più
grande delle provocazioni: quella
che, lungi dal rinchiuderti o
dall’isolarti, fa germogliare il meglio
di ciascuno. Il Signore è il primo a
provocarci e a dirci che il peggio
viene quando “non ci saranno
sentieri dal vicino al vicino”, quando
vediamo più trincee che strade. Il
Signore è Colui che ci dona un canto
più forte di tutte le sirene che
vogliono paralizzare il nostro
cammino. E lo fa nello stesso modo:
intonando un canto più bello e più
attraente.

Il Signore dona a tutti noi una
vocazione che è una provocazione
per farci scoprire i talenti e le
capacità che possediamo e perché le
mettiamo al servizio degli altri. Ci



chiede di usare la nostra libertà
come libertà di scelta, di dire “sì” a
un progetto d’amore, a un volto, a
uno sguardo. Questa è una libertà
molto più grande che poter
consumare e comprare cose. Una
vocazione che ci mette in
movimento, ci fa abbattere trincee,
aprire strade che ci ricordino
quell’appartenenza di figli e fratelli.

In questa capitale storica e culturale
del Paese si partiva insieme – nel
Medioevo – come pellegrini per la
Via Transilvana, verso Santiago di
Compostela. Oggi qui vivono tanti
studenti da varie parti del mondo.
Ricordo un incontro virtuale che
abbiamo avuto in marzo, con Scholas
Occurrentes, nel quale mi dicevano
anche che questa città, durante
quest’anno, è la capitale nazionale
della gioventù. È vero? È vero che
questa città, quest’anno, è la capitale
nazionale della gioventù? [I giovani
rispondono: “Sì!”]. Viva i giovani!



Due elementi molto buoni: una città
che storicamente sa aprire e iniziare
processi – come il cammino di
Santiago –; una città che sa ospitare
giovani provenienti da varie parti del
mondo come attualmente. Due
caratteristiche che ricordano le
potenzialità e la grande missione che
potete sviluppare: aprire strade per 
camminare insieme e portare avanti
quel sogno dei nonni che è profezia:
senza amore e senza Dio nessun
uomo può vivere sulla terra. Da qui
oggi possono partire ancora nuove
vie del futuro verso l’Europa e verso
tanti altri luoghi del mondo. Giovani,
voi siete pellegrini del secolo XXI,
capaci di nuova immaginazione dei
legami che ci uniscono.

Ma non si tratta di creare grandi
programmi o progetti, ma di lasciar
crescere la fede, di lasciare che le
radici ci portino la linfa. Come vi
dicevo all’inizio: la fede non si
trasmette solo con le parole, ma con



gesti, sguardi, carezze come quelle
delle nostre madri, delle nostre
nonne; con il sapore delle cose che
abbiamo imparato in casa, in
maniera semplice e genuina. Lì dove
c’è molto rumore, che sappiamo
ascoltare; dove c’è confusione, che
ispiriamo armonia; dove tutto si
riveste di ambiguità, che possiamo
portare chiarezza; dove c’è
esclusione, che portiamo
condivisione; in mezzo al
sensazionalismo, ai messaggi e alla
notizie rapide, che abbiamo cura
dell’integrità degli altri; in mezzo
all’aggressività, che diamo la
precedenza alla pace; in mezzo alla
falsità, che portiamo la verità; che in
tutto, in tutto privilegiamo l’aprire
strade per sentire questa
appartenenza di figli e di fratelli (cfr 
Messaggio per la Giornata Mondiale
delle Comunicazioni Sociali 2018).
Queste ultime parole che ho detto
hanno la “musica” di Francesco
d’Assisi. Voi sapete cosa consigliava

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/messages/communications/documents/papa-francesco_20180124_messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/messages/communications/documents/papa-francesco_20180124_messaggio-comunicazioni-sociali.html


San Francesco d’Assisi ai suoi frati
per trasmettere la fede? Diceva così:
“Andate, predicate il Vangelo e, se
fosse necessario, anche con le
parole”. [Applauso] Questo applauso
è per San Francesco di Assisi!

Sto finendo, mi manca un paragrafo,
ma non voglio tralasciare di dire
un’esperienza che ho avuto mentre
entravo in piazza. C’era un’anziana,
abbastanza anziana, nonna. Nelle
braccia aveva il nipote di più o meno
due mesi, non di più. Quando sono
passato me lo ha fatto vedere.
Sorrideva, e sorrideva con un sorriso
di complicità, come dicendomi:
“Guardi, adesso io posso sognare!”.
Sul momento mi sono emozionato e
non ho avuto il coraggio di andare e
portarla qui davanti. Per questo lo
racconto. I nonni sognano quando i
nipoti vanno avanti, e i nipoti hanno
coraggio quando prendono le radici
dai nonni.



La Romania è il “giardino della
Madre di Dio”, e in questo incontro
ho potuto rendermene conto, perché
lei è Madre che coltiva i sogni dei
figli, che ne custodisce le speranze,
che porta la gioia nella casa. È Madre
tenera e concreta, che si prende cura
di noi. Voi siete la comunità viva e
fiorente piena di speranza che
possiamo regalare alla Madre. A lei,
alla Madre, consacriamo l’avvenire
dei giovani, l’avvenire delle famiglie
e della Chiesa. Mulțumesc! [Grazie!].

31 maggio

Incontro con le autorità(Bucarest)

Sala Unirii del Palazzo Cotroceni
(Bucarest)

Signor Presidente,

Signora Primo Ministro,



Santità,

Illustri Membri del Corpo
Diplomatico,

Distinte Autorità,

Distinti Rappresentanti delle varie
Confessioni religiose e della società
civile,

Cari fratelli e sorelle,

Rivolgo il mio cordiale saluto e il mio
ringraziamento al Signor Presidente
e alla Signora Primo Ministro per
l’invito a visitare la Romania e per le
gentili espressioni di benvenuto
rivoltemi, anche a nome delle altre
Autorità della Nazione e del vostro
amato popolo. Saluto i Membri del
Corpo Diplomatico e gli esponenti
della società civile qui riuniti.

Saluto con fraterno amore il mio
fratello Daniel. Con deferenza porgo
il mio saluto a tutti i Metropoliti e ai



Vescovi del Santo Sinodo, e a tutti i
fedeli della Chiesa Ortodossa
Romena. Saluto con affetto i Vescovi,
i sacerdoti, i religiosi, le religiose e
tutti i membri della Chiesa Cattolica,
che vengo a confermare nella fede e
a incoraggiare nel loro cammino di
vita e testimonianza cristiana.

Sono lieto di trovarmi nella vostra
bella terra, a vent’anni dalla visita di
San Giovanni Paolo II e mentre la
Romania – per la prima volta da
quando è entrata a far parte
dell’Unione Europea – presiede in
questo semestre il Consiglio Europeo.

È questo un momento propizio per
rivolgere uno sguardo d’insieme ai
trent’anni ormai trascorsi da quando
la Romania si liberò da un regime
che opprimeva la libertà civile e
religiosa e la isolava rispetto agli altri
Paesi europei, e che inoltre aveva
portato alla stagnazione della sua
economia e all’esaurirsi delle sue



forze creative. Durante questo tempo
la Romania si è impegnata nella
costruzione di un progetto
democratico attraverso il pluralismo
delle forze politiche e sociali e il loro
reciproco dialogo, per il
fondamentale riconoscimento della
libertà religiosa e per il pieno
inserimento del Paese nel più ampio
scenario internazionale. È
importante riconoscere i molti passi
avanti compiuti su questa strada,
anche in mezzo a grandi difficoltà e
privazioni. La volontà di progredire
nei vari campi della vita civile,
sociale e scientifica ha messo in moto
tante energie e progettualità, ha
liberato numerose forze creative
tenute un tempo prigioniere e ha
dato nuovo slancio alle molteplici
iniziative intraprese, traghettando il
Paese nel secolo XXI. Vi incoraggio a
continuare a lavorare per
consolidare le strutture e le
istituzioni necessarie non solo per
dare risposta alle giuste aspirazioni



dei cittadini, ma anche per stimolare
e mettere in condizione il vostro
popolo di esprimere tutto il
potenziale e l’ingegno di cui
sappiamo è capace.

Occorre, al tempo stesso, riconoscere
che le trasformazioni rese necessarie
dall’apertura di una nuova era
hanno comportato – insieme alle
positive conquiste – il sorgere di
inevitabili scogli da superare e di
conseguenze non sempre facili da
gestire per la stabilità sociale e per la
stessa amministrazione del
territorio. Penso, in primo luogo, al
fenomeno dell’emigrazione, che ha
coinvolto diversi milioni di persone
che hanno lasciato la casa e la Patria
per cercare nuove opportunità di
lavoro e di vita dignitosa. Penso allo
spopolamento di tanti villaggi, che
hanno visto in pochi anni partire una
considerevole parte dei loro abitanti;
penso alle conseguenze che tutto
questo può avere sulla qualità della



vita in quei territori e
all’indebolimento delle vostre più
ricche radici culturali e spirituali che
vi hanno sostenuto nei momenti più
brutti, nelle avversità. Rendo
omaggio ai sacrifici di tanti figli e
figlie della Romania che, con la loro
cultura, il loro patrimonio di valori e
il loro lavoro, arricchiscono i Paesi in
cui sono emigrati, e con il frutto del
loro impegno aiutano le loro famiglie
rimaste in patria. Pensare ai fratelli e
alle sorelle che sono all’estero è un
atto di patriottismo, è un atto di
fratellanza, è un atto di giustizia.
Continuate a farlo.

Per affrontare i problemi di questa
nuova fase storica, per individuare
soluzioni efficaci e trovare la forza
per applicarle, occorre far crescere la
positiva collaborazione delle forze
politiche, economiche, sociali e
spirituali; è necessario camminare
insieme, camminare in unità, e
proporsi tutti con convinzione di non



rinunciare alla vocazione più nobile
a cui uno Stato deve aspirare: farsi
carico del bene comune del suo
popolo. Camminare insieme, come
modo di costruire la storia, richiede
la nobiltà di rinunciare a qualcosa
della propria visione o del proprio
specifico interesse a favore di un
disegno più ampio, in modo da
creare un’armonia che consenta di
procedere sicuri verso mete
condivise. Questa è la nobiltà di base.

In tal modo si può costruire una
società inclusiva, nella quale
ciascuno, mettendo a disposizione le
proprie doti e competenze, con
educazione di qualità e lavoro
creativo, partecipativo e solidale (cfr
Esort. ap. Evangelii gaudium, 192),
diventi protagonista del bene
comune; una società dove i più
deboli, i più poveri e gli ultimi non
sono visti come indesiderati, come
intralci che impediscono alla
“macchina” di camminare, ma come



cittadini, come fratelli da inserire a
pieno titolo nella vita civile; anzi,
sono visti come la migliore verifica
della reale bontà del modello di
società che si viene costruendo.
Quanto più infatti una società si
prende a cuore la sorte dei più
svantaggiati, tanto più può dirsi
veramente civile.

Occorre che tutto questo abbia
un’anima e un cuore e una chiara
direzione di marcia, non imposta da
considerazioni estrinseche o dal
dilagante potere dei centri dell’alta
finanza, ma dalla consapevolezza
della centralità della persona umana
e dei suoi diritti inalienabili (cfr ibid.,
203). Per un armonioso sviluppo
sostenibile, per la concreta
attivazione della solidarietà e della
carità, per la sensibilizzazione delle
forze sociali, civili e politiche verso il
bene comune, non è sufficiente
aggiornare le teorie economiche, né
bastano le pur necessarie tecniche e



abilità professionali. Si tratta infatti
di sviluppare, insieme alle condizioni
materiali, l’anima del vostro popolo;
perché i popoli hanno un’anima,
hanno un modo di capire la realtà, di
vivere la realtà. Tornare sempre
all’anima del proprio popolo: questo
fa andare avanti il popolo.

In questo senso, le Chiese cristiane
possono aiutare a ritrovare e
alimentare il cuore pulsante da cui
far sgorgare un’azione politica e
sociale che parta dalla dignità della
persona e conduca ad impegnarsi
con lealtà e generosità per il bene
comune della collettività. Nel
medesimo tempo, esse si sforzano di
diventare un credibile riflesso e una
testimonianza attraente dell’azione
di Dio, e così si promuove tra loro
una vera amicizia e collaborazione.
La Chiesa Cattolica vuole porsi in
questo alveo, vuole portare il suo
contributo alla costruzione della
società, desidera essere segno di



armonia, di speranza e di unità e
mettersi al servizio della dignità
umana e del bene comune. Intende
collaborare con le Autorità, con le
altre Chiese e con tutti gli uomini e le
donne di buona volontà per
camminare insieme e mettere i
propri talenti al servizio dell’intera
comunità. La Chiesa Cattolica non è
estranea, ma pienamente partecipe
dello spirito nazionale, come mostra
la partecipazione dei suoi fedeli alla
formazione del destino della nazione,
alla creazione e allo sviluppo di
strutture di educazione integrale e
forme di assistenza proprie di uno
Stato moderno. Essa perciò desidera
dare il suo contributo alla
costruzione della società e della vita
civile e spirituale nella vostra bella
terra di Romania.

Signor Presidente,

nell’augurare alla Romania
prosperità e pace, invoco su di Lei,



sulla Sua famiglia, su tutte le persone
presenti, così come sull’intera
popolazione del Paese l’abbondanza
delle Benedizioni divine e la
protezione della Santa Madre di Dio.

Dio benedica la Romania!

Incontro con il Sinodo permanente
della Chiesa Ortodossa Romena

Palazzo del Patriarcato (Bucarest)

Santità, venerati Metropoliti e
Vescovi del Santo Sinodo,

Cristos a înviat! [Cristo è risorto!] La
risurrezione del Signore è il cuore
dell’annuncio apostolico, trasmesso e
custodito dalle nostre Chiese. Nel
giorno di Pasqua gli Apostoli gioirono
al vedere il Risorto (cfr Gv 20,20). In
questo tempo di Pasqua anch’io
gioisco nel contemplarne un riflesso
nei vostri volti, cari Fratelli.
Vent’anni fa davanti a questo Santo
Sinodo il Papa Giovanni Paolo II

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it.html


disse: «Sono venuto a contemplare il
Volto di Cristo scolpito nella vostra
Chiesa; sono venuto a venerare
questo Volto sofferente, pegno di una
rinnovata speranza» (S. Giovanni
Paolo II, Discorso al Patriarca
Teoctist e al S. Sinodo, 8 maggio 1999:
Insegnamenti XXII,1 [1999], 938).
Anch’io oggi sono venuto qui,
pellegrino, fratello pellegrino,
desideroso di vedere il volto del
Signore nel volto dei fratelli; e,
guardandovi, vi ringrazio di cuore
per la vostra accoglienza.

I vincoli di fede che ci uniscono
risalgono agli Apostoli, testimoni del
Risorto, in particolare al legame che
univa Pietro e Andrea, il quale
secondo la tradizione portò la fede in
queste terre. Fratelli di sangue (cfr 
Mc 1,16), lo furono anche, e in un
modo singolare, nel versare il
proprio sangue per il Signore. Essi ci
ricordano che esiste una fraternità
del sangue che ci precede e che, come

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/travels/1999/documents/hf_jp-ii_spe_08051999_romania-patriarc.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/travels/1999/documents/hf_jp-ii_spe_08051999_romania-patriarc.html


una silenziosa corrente vivificante,
lungo i secoli non ha mai smesso
irrigare e sostenere il nostro
cammino.

Qui – come in tanti altri luoghi ai
nostri tempi – avete sperimentato la
Pasqua di morte e risurrezione: tanti
figli e figlie di questo Paese, di varie
Chiese e comunità cristiane, hanno
subito il venerdì della persecuzione,
hanno attraversato il sabato del
silenzio, hanno vissuto la domenica
della rinascita. Quanti martiri e
confessori della fede! Molti, di
diverse confessioni, sono stati in
tempi recenti l’uno accanto all’altro
nelle prigioni sostenendosi a
vicenda. Il loro esempio sta oggi
davanti a noi e alle nuove
generazioni che non hanno
conosciuto quelle drammatiche
condizioni. Ciò per cui hanno
sofferto, fino a offrire la vita, è
un’eredità troppo preziosa per essere
dimenticata o disonorata. Ed è 



un’eredità comune, che ci chiama a
non prendere le distanze dal fratello
che la condivide. Uniti a Cristo nella
sofferenza e nel dolore, uniti da
Cristo nella Risurrezione affinché
«anche noi possiamo camminare in
una vita nuova» (Rm 6,4).

Santità, caro Fratello, vent’anni fa
l’incontro tra i nostri Predecessori fu
un dono pasquale, un evento che
contribuì non solo alla rifioritura
delle relazioni tra ortodossi e
cattolici in Romania, ma anche al
dialogo tra cattolici e ortodossi in
generale. Quel viaggio, che per la
prima volta un vescovo di Roma
dedicava a un Paese a maggioranza
ortodossa, aprì la via ad altri eventi
simili. Vorrei rivolgere un pensiero
di grata memoria al Patriarca
Teoctist. Come non ricordare il grido
spontaneo “Unitate, unitate!”, che si
levò qui a Bucarest in quei giorni? Fu
un annuncio di speranza sorto dal
Popolo di Dio, una profezia che ha



inaugurato un tempo nuovo: il tempo
di camminare insieme nella
riscoperta e nel risveglio della
fraternità che già ci unisce. E questo
già è unitate.

Camminare insieme con la forza della
memoria. Non la memoria dei torti
subiti e inferti, dei giudizi e dei
pregiudizi, delle scomuniche, che ci
rinchiudono in un circolo vizioso e
portano ad atteggiamenti sterili, ma
la memoria delle radici: i primi secoli
in cui il Vangelo, annunciato con
parresia e spirito di profezia, ha
incontrato e illuminato nuovi popoli
e culture; i primi secoli dei martiri,
dei Padri e dei confessori della fede,
della santità quotidianamente
vissuta e testimoniata da tante
persone semplici che condividono lo
stesso Cristo. I primi secoli della
parresia e della profezia. Grazie a
Dio le nostre radici sono sane, sono
sane e salde e, anche se la crescita ha
subito le storture e le traversie del



tempo, siamo chiamati, come il
salmista, a fare memoria grata di
quanto il Signore ha operato in noi, a
elevare a Lui un inno di lode gli uni
per gli altri (cfr Sal 77,6.12-13). Il
ricordo dei passi compiuti insieme ci
incoraggia a proseguire verso il
futuro nella consapevolezza –
certamente – delle differenze ma
soprattutto nell’azione di grazie di
un’atmosfera familiare da riscoprire,
nella memoria di comunione da
ravvivare, che come lampada getti
luce sui passi del nostro cammino.

Camminare insieme nell’ascolto del
Signore. Ci è d’esempio quanto il
Signore fece il giorno di Pasqua, in
cammino coi discepoli sulla via per
Emmaus. Essi discutevano di quanto
era accaduto, delle loro inquietudini,
dei dubbi e degli interrogativi. Il
Signore li ascoltò pazientemente e a
cuore aperto dialogò con loro
aiutandoli a comprendere e a



discernere gli avvenimenti (cfr Lc
24,15-24).

Anche noi abbiamo bisogno di
ascoltare insieme il Signore,
soprattutto in questi ultimi tempi, nei
quali le strade del mondo hanno
condotto a rapidi cambiamenti
sociali e culturali. Dello sviluppo
tecnologico e del benessere
economico hanno beneficiato in
molti, ma i più sono rimasti
inesorabilmente esclusi, mentre una
globalizzazione omologante ha
contribuito a sradicare i valori dei
popoli, indebolendo l’etica e il vivere
comune, inquinato, in anni recenti,
da un senso dilagante di paura che,
spesso fomentato ad arte, porta ad
atteggiamenti di chiusura e di odio.
Abbiamo bisogno di aiutarci a non
cedere alle seduzioni di una “cultura
dell’odio”, di una cultura
individualista che, forse non più
ideologica come ai tempi della
persecuzione ateista, è tuttavia più



suadente e non meno materialista.
Essa presenta spesso come via di
sviluppo ciò che appare immediato e
risolutorio, ma in realtà è
indifferente e superficiale. La
fragilità dei legami, che finisce per
isolare le persone, si ripercuote in
particolare sulla cellula
fondamentale della società, la
famiglia, e ci chiede lo sforzo di
uscire e andare incontro alle fatiche
dei nostri fratelli e sorelle,
specialmente i più giovani, non con
scoraggiamento e nostalgia, come i
discepoli di Emmaus, ma col
desiderio di comunicare Gesù
Risorto, cuore della speranza.
Abbiamo bisogno di rinnovare col
fratello l’ascolto delle parole del
Signore, perché il cuore arda insieme
e l’annuncio non si affievolisca (cfr
vv. 32.35). Abbiamo bisogno di
lasciare riscaldare il cuore con la
forza dello Spirito Santo.



Il cammino giunge alla meta, come a
Emmaus, mediante la preghiera
insistente, perché il Signore resti con
noi (cfr vv. 28-29). Egli, che si rivela
nello spezzare del pane (cfr vv.
30-31), chiama alla carità, a servire
insieme; a “dare Dio” prima di “dire
Dio”; a non essere passivi nel bene,
ma pronti ad alzarci e ad andare,
attivi e collaborativi (cfr v. 33). In
questo senso, ci sono d’esempio le
tante comunità ortodosse romene
che ottimamente collaborano con le
molte diocesi cattoliche dell’Europa
occidentale dove sono presenti. In
molti casi si è sviluppato un rapporto
di reciproca fiducia e amicizia,
basato sulla fratellanza, alimentata
da gesti concreti di accoglienza,
sostegno e solidarietà. Attraverso
questa vicendevole frequentazione
molti cattolici e ortodossi romeni
hanno scoperto di non essere
estranei, ma fratelli e amici.



Camminare insieme verso una nuova
Pentecoste. Il tragitto che ci attende
va da Pasqua a Pentecoste: da
quell’alba pasquale di unità, qui
sorta vent’anni fa, siamo instradati
verso una nuova Pentecoste. Per i
discepoli la Pasqua segnò l’inizio di
un nuovo cammino, nel quale,
tuttavia, non erano scomparsi timori
e incertezze. Fu così fino a
Pentecoste quando, radunati attorno
alla Santa Madre di Dio, gli Apostoli,
in un solo Spirito e in una pluralità e
ricchezza di lingue, testimoniarono il
Risorto con la parola e con la vita. Il
nostro cammino è ripartito dalla
certezza di avere il fratello accanto, a
condividere la fede fondata sulla
risurrezione dello stesso Signore. Da
Pasqua a Pentecoste: tempo di
raccoglierci in preghiera sotto la
protezione della Santa Madre di Dio,
di invocare lo Spirito gli uni per gli
altri. Ci rinnovi lo Spirito Santo, che
disdegna l’uniformità e ama
plasmare l’unità nella più bella e



armoniosa diversità. Il suo fuoco
consumi le nostre diffidenze; il suo
vento spazzi via le reticenze che ci
impediscono di testimoniare insieme
la vita nuova che ci offre. Egli,
artefice di fraternità, ci dia la grazia
di camminare insieme. Egli, creatore
della novità, ci renda coraggiosi nello
sperimentare vie inedite di
condivisione e di missione. Egli,
forza dei martiri, ci aiuti a non
rendere infecondo il loro sacrificio.

Santità e cari Fratelli, camminiamo
insieme, a lode della Santissima
Trinità e a reciproco beneficio, per
aiutare i nostri fratelli a vedere Gesù.
Vi rinnovo la mia gratitudine e vi
assicuro l’affetto, l’amicizia, la
fratellanza e la preghiera miei e della
Chiesa Cattolica.

Preghiera del Padre Nostro

Nuova Cattedrale Ortodossa
(Bucarest)



Santità, caro Fratello, cari fratelli e
sorelle!

Vorrei esprimere la mia gratitudine e
la mia commozione nel trovarmi in
questo tempio santo, che ci raccoglie
in unità. Gesù chiamò i fratelli
Andrea e Pietro a lasciare le reti per
diventare insieme pescatori di
uomini (cfr Mc 1,16-17). La propria
chiamata non è completa senza
quella del fratello. Oggi vogliamo
elevare insieme, gli uni accanto agli
altri, “gettare insieme”, dal cuore del
Paese, la comune preghiera del Padre
Nostro. In essa è racchiusa la nostra
identità di figli e, oggi in modo
particolare, di fratelli che pregano
l’uno accanto all’altro. La preghiera
del Padre Nostro contiene la certezza
della promessa fatta da Gesù ai suoi
discepoli: «Non vi lascerò orfani» (Gv
14,18) e ci offre la fiducia per
ricevere e accogliere il dono del
fratello. Vorrei perciò condividere
alcune parole in preparazione alla



preghiera, che reciterò per il nostro
cammino di fraternità e perché la
Romania possa sempre essere casa di
tutti, terra di incontro, giardino dove
fiorisce la riconciliazione e la
comunione.

Ogni volta che diciamo “Padre
nostro” ribadiamo che la parola 
Padre non può stare senza dire 
nostro. Uniti nella preghiera di Gesù,
ci uniamo anche nella sua esperienza
di amore e di intercessione che ci
porta a dire: Padre mio e Padre
vostro, Dio mio e Dio vostro (cfr Gv
20,17). È l’invito a che il “mio” si
trasformi in nostro e il nostro si
faccia preghiera. Aiutaci, Padre, a
prendere sul serio la vita del fratello,
a fare nostra la sua storia. Aiutaci,
Padre, a non giudicare il fratello per
le sue azioni e i suoi limiti, ma ad
accoglierlo prima di tutto come figlio
tuo. Aiutaci a vincere la tentazione di
sentirci figli maggiori, che a forza di



stare al centro dimenticano il dono
dell’altro (cfr Lc 15,25-32).

A Te, che sei nei cieli, i cieli che
abbracciano tutti e dove fai sorgere il
sole sui buoni e sui cattivi, sui giusti e
sugli ingiusti (cfr Mt5,45), a Te
domandiamo quella concordia che in
terra non abbiamo saputo custodire.
La chiediamo per l’intercessione di
tanti fratelli e sorelle nella fede che
insieme abitano il tuo Cielo dopo
aver creduto, amato e molto sofferto,
anche ai nostri giorni, per il solo fatto
di essere cristiani.

Come loro anche noi vogliamo 
santificare il tuo nome mettendolo al
centro di tutti i nostri interessi. Che
sia il tuo nome, Signore, e non il
nostro a muoverci e risvegliarci
nell’esercizio della carità. Quante
volte, pregando, ci limitiamo a
chiedere doni ed elencare richieste,
dimenticando che la prima cosa è
lodare il tuo nome, adorare la tua



persona, per poi riconoscere nella
persona del fratello che ci hai posto
accanto il tuo riflesso vivente. In
mezzo a tante cose che passano e per
le quali ci affanniamo, aiutaci, Padre,
a ricercare quello che resta: la
presenza tua e del fratello.

Siamo nell’attesa che venga il tuo
regno: lo domandiamo e desideriamo
perché vediamo che le dinamiche del
mondo non lo assecondano.
Dinamiche orientate dalle logiche del
denaro, degli interessi, del potere.
Mentre ci troviamo immersi in un
consumismo sempre più sfrenato,
che ammalia con bagliori luccicanti
ma evanescenti, aiutaci, Padre, a
credere in quello che preghiamo: a
rinunciare alle comode sicurezze del
potere, alle ingannevoli seduzioni
della mondanità, alla vuota
presunzione di crederci
autosufficienti, all’ipocrisia di curare
le apparenze. Così non perderemo di



vista quel Regno al quale tu ci
chiami.

Sia fatta la tua volontà, non la nostra.
«È volontà di Dio la salvezza di tutti»
(S. Giovanni Cassiano, Conferenze
spirituali, IX, 20). Abbiamo bisogno,
Padre, di allargare gli orizzonti, per
non restringere nei nostri limiti la
tua misericordiosa volontà salvifica,
che tutti vuole abbracciare. Aiutaci,
Padre, mandando a noi, come a
Pentecoste, lo Spirito Santo, autore
del coraggio e della gioia, perché ci
spinga ad annunciare la lieta notizia
del Vangelo oltre i confini delle
nostre appartenenze, delle lingue,
delle culture, delle nazioni.

Ogni giorno abbiamo bisogno di Lui, 
nostro pane quotidiano. Egli è il pane
della vita (cfr Gv 6,35.48), che ci fa
sentire figli amati e sfama ogni
nostra solitudine e orfanezza. Egli è il
pane del servizio: spezzatosi per farsi
servo nostro, chiede a noi di servirci



a vicenda (cfr Gv 13,14). Padre,
mentre ci doni il pane quotidiano,
alimenta in noi la nostalgia del
fratello, il bisogno di servirlo.
Chiedendo il pane quotidiano, Ti
domandiamo anche il pane della
memoria, la grazia di rinsaldare le
radici comuni della nostra identità
cristiana, radici indispensabili in un
tempo in cui l’umanità, e le giovani
generazioni in particolare, rischiano
di sentirsi sradicate in mezzo a tante
situazioni liquide, incapaci di
fondare l’esistenza. Il pane che
chiediamo, con la sua lunga storia
che va dalla semina alla spiga, dal
raccolto alla tavola, ispiri in noi il
desiderio di essere pazienti 
coltivatori di comunione, che non si
stancano di far germogliare semi di
unità, di far lievitare il bene, di
operare sempre accanto al fratello:
senza sospetti e senza distanze, senza
forzature e senza omologazioni, nella
convivialità delle diversità
riconciliate.



Il pane che domandiamo oggi è
anche il pane di cui tanti ogni giorno
sono privi, mentre pochi hanno il
superfluo. Il Padre Nostro non è
preghiera che acquieta, è grido di
fronte alle carestie di amore del
nostro tempo, di fronte
all’individualismo e all’indifferenza
che profanano il nome tuo, Padre.
Aiutaci ad avere fame di donarci.
Ricordaci, ogni volta che preghiamo,
che per vivere non abbiamo bisogno
di conservarci, ma di spezzarci; di
condividere, non di accumulare; di
sfamare gli altri più che riempire noi
stessi, perché il benessere è tale solo
se è di tutti.

Ogni volta che preghiamo chiediamo
che i nostri debiti siano rimessi. Ci
vuole coraggio, perché al tempo
stesso ci impegniamo a rimettere i
debiti che gli altri hanno con noi.
Pertanto, dobbiamo trovare la forza
di perdonare di cuore il fratello (cfr 
Mt 18,35) come Tu, Padre, perdoni i



nostri peccati: di lasciarci alle spalle
il passato e di abbracciare insieme il
presente. Aiutaci, Padre, a non
cedere alla paura, a non vedere
nell’apertura un pericolo; ad avere la
forza di perdonarci e di camminare,
il coraggio di non accontentarci del
quieto vivere e di ricercare sempre,
con trasparenza e sincerità, il volto
del fratello.

E quando il male, accovacciato alla
porta del cuore (cfr Gen 4,7), ci
indurrà a chiuderci in noi stessi;
quando la tentazione di isolarci si
farà più forte, nascondendo la
sostanza del peccato, che è distanza
da Te e dal nostro prossimo, aiutaci
ancora, Padre. Incoraggiaci a trovare
nel fratello quel sostegno che Tu ci
hai posto a fianco per camminare
verso di Te, e ad avere insieme il
coraggio di dire: “Padre nostro”.
Amen.



Ed ora recitiamo la preghiera che il
Signore ci ha insegnato.

Santa Messa

Cattedrale Cattolica di San Giuseppe
(Bucarest)

Il Vangelo che abbiamo ascoltato ci
immerge nell’incontro di due donne
che si abbracciano e riempiono tutto
di felicità e di lode: esulta di gioia il
bambino ed Elisabetta benedice la
cugina per la sua fede; Maria canta le
meraviglie che il Signore ha
realizzato nella sua umile serva con
il grande inno di speranza per coloro
che non possono più cantare perché
hanno perso la voce… Canto di
speranza che vuole svegliare anche
noi e invitarci a intonarlo oggi
mediante tre preziosi elementi che
nascono dalla contemplazione della
prima discepola: Maria cammina,
Maria incontra, Maria gioisce.



Maria cammina… da Nazareth alla
casa di Zaccaria ed Elisabetta: è il
primo dei viaggi di Maria che la
Scrittura racconta. Il primo di molti.
Andrà dalla Galilea a Betlemme, dove
nascerà Gesù; fuggirà in Egitto per
salvare il Bambino da Erode; si
recherà ancora a Gerusalemme ogni
anno per la Pasqua, fino all’ultima in
cui seguirà il Figlio sul Calvario.
Questi viaggi hanno una
caratteristica: non sono stati mai
cammini facili, hanno richiesto
coraggio e pazienza. Ci dicono che la
Madonna conosce le salite, conosce le
nostre salite: ci è sorella nel
cammino. Esperta nel faticare, sa
come prenderci per mano nelle
asperità, quando ci troviamo davanti
ai tornanti più ripidi della vita. Come
buona madre, Maria sa che l’amore
si fa strada nelle piccole cose
quotidiane. Amore e ingegno
materno capace di trasformare una
grotta di animali nella casa di Gesù,
con poche povere fasce e una



montagna di tenerezza (cfr Esort. ap. 
Evangelii gaudium, 286).
Contemplare Maria ci permette di
rivolgere lo sguardo a tante donne,
madri e nonne di queste terre che,
con sacrificio e nascondimento,
abnegazione e impegno, plasmano il
presente e tessono i sogni del
domani. Donazione silenziosa, tenace
e inosservata, che non teme di
“rimboccarsi le maniche” e caricarsi
le difficoltà sulle spalle per portare
avanti la vita dei propri figli e
dell’intera famiglia sperando «contro
ogni speranza» (Rm 4,18). È un
ricordo vivo il fatto che nel vostro
popolo vive e pulsa un forte senso di
speranza, al di là di tutte le
condizioni che possano offuscarla o
cerchino di spegnerla. Guardando
Maria e tanti volti materni, si
sperimenta e si alimenta lo spazio
per la speranza (cfr Documento di
Aparecida, 536), che genera e apre il
futuro. Diciamolo con forza: nella
nostra gente c’è spazio per la

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_dono_di_Ges%C3%B9_al_suo_popolo


speranza. Per questo Maria cammina
e ci invita a camminare insieme.

Maria incontra Elisabetta (cfr Lc
1,39-56), già avanti negli anni. Ma è
lei, l’anziana, a parlare di futuro, a
profetizzare: «colmata di Spirito
Santo» (v. 41), la chiama «beata»
perché «ha creduto» (v. 45),
anticipando l’ultima beatitudine dei
Vangeli: beato chi crede (cfr Gv
20,29). Ecco, la giovane va incontro
all’anziana cercando le radici e
l’anziana rinasce e profetizza sulla
giovane donandole futuro. Così,
giovani e anziani si incontrano, si
abbracciano e sono capaci di
risvegliare ognuno il meglio
dell’altro. È il miracolo suscitato
dalla cultura dell’incontro, dove
nessuno è scartato né etichettato, al
contrario, dove tutti sono ricercati,
perché necessari, per far trasparire il
Volto del Signore. Non hanno paura
di camminare insieme e, quando
questo succede, Dio arriva e compie



prodigi nel suo popolo. Perché è lo
Spirito Santo Colui che ci incoraggia
a uscire da noi stessi, dalle nostre
chiusure e dai nostri particolarismi,
per insegnarci a guardare oltre le
apparenze e regalarci la possibilità di
dire bene degli altri – “benedirli” –
specialmente di tanti nostri fratelli
che sono rimasti esposti alle
intemperie, privati forse non solo di
un tetto o di un po’ di pane, ma
dell’amicizia e del calore di una
comunità che li abbracci, che li
protegga e che li accolga. Cultura
dell’incontro che spinge noi cristiani
a sperimentare il miracolo della
maternità della Chiesa che cerca,
difende e unisce i suoi figli. Nella
Chiesa, quando riti diversi si
incontrano, quando a venire prima
non sono le proprie appartenenze, il
proprio gruppo o la propria etnia,
ma il Popolo che insieme sa lodare
Dio, allora avvengono grandi cose.
Diciamolo con forza: beato chi crede



(cfr Gv 20,19) e ha il coraggio di
creare incontro e comunione.

Maria che cammina e incontra
Elisabetta ci ricorda dove Dio ha
voluto dimorare e vivere, qual è il
suo santuario e in quale luogo
possiamo ascoltare il suo palpito: in
mezzo al suo Popolo. Lì abita, lì vive,
lì ci aspetta. Sentiamo rivolto a noi
l’invito del profeta a non temere, a
non lasciarci cadere le braccia.
Perché il Signore nostro Dio è in
mezzo a noi, è un salvatore potente
(cfr Sof 3,16-17), è in mezzo al suo
popolo. Questo è il segreto del
cristiano: Dio è in mezzo a noi come
un salvatore potente. Questa
certezza, come fu per Maria, ci
permette di cantare ed esultare di
gioia. Maria gioisce, gioisce perché è
la portatrice dell’Emmanuele, del Dio
con noi. «Essere cristiani è gioia nello
Spirito Santo» (Esort. ap. Gaudete et
exsultate, 122). Senza gioia restiamo
paralizzati, schiavi delle nostre

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Gioia_e_senso_dell%E2%80%99umorismo
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Gioia_e_senso_dell%E2%80%99umorismo


tristezze. Spesso il problema della
fede non è tanto la mancanza di
mezzi e di strutture, di quantità,
nemmeno la presenza di chi non ci
accetta; il problema della fede è la
mancanza di gioia. La fede vacilla
quando ci si barcamena nella
tristezza e nello scoraggiamento.
Quando viviamo nella sfiducia,
chiusi in noi stessi, contraddiciamo la
fede, perché anziché sentirci figli per
i quali Dio fa grandi cose (cfr v. 49),
rimpiccioliamo tutto alla misura dei
nostri problemi e ci dimentichiamo
che non siamo orfani; nella tristezza
dimentichiamo che non siamo orfani,
che abbiamo un Padre in mezzo a
noi, salvatore potente. Maria ci viene
in aiuto perché, anziché
rimpicciolire, magnifica, cioè,
“grandifica” il Signore, loda la sua
grandezza. Ecco il segreto della gioia.
Maria, piccola e umile, comincia
dalla grandezza di Dio e, nonostante i
suoi problemi – che non erano pochi
– sta nella gioia, perché in tutto si



fida del Signore. Ci ricorda che Dio
può sempre compiere meraviglie se
rimaniamo aperti a Lui e ai fratelli.
Pensiamo ai grandi testimoni di
queste terre: persone semplici, che si
sono fidate di Dio in mezzo alle
persecuzioni. Non hanno posto la
loro speranza nel mondo, ma nel
Signore, e così sono andati avanti.
Vorrei rendere grazie a questi umili
vincitori, a questi santi della porta
accanto che ci indicano il cammino.
Le loro lacrime non sono state sterili,
sono state preghiera che è salita al
Cielo e ha irrigato la speranza di
questo popolo.

Cari fratelli e sorelle, Maria
cammina, incontra e gioisce perché
ha portato qualcosa di più grande di
sé stessa: è stata portatrice di una
benedizione. Come lei anche noi non
temiamo di essere portatori della
benedizione di cui la Romania ha
bisogno. Siate voi i promotori di una
cultura dell’incontro che smentisca



l’indifferenza, che smentisca la
divisione e permetta a questa terra di
cantare con forza le misericordie del
Signore.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/viaggio-
apostolico-di-papa-francesco-in-

romania/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-in-romania/
https://opusdei.org/it-it/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-in-romania/
https://opusdei.org/it-it/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-in-romania/
https://opusdei.org/it-it/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-in-romania/

	Viaggio apostolico di papa Francesco in Romania
	Sabato, 1 giugno
	Domenica, 2 giugno
	2 giugno
	1 giugno
	31 maggio


