
opusdei.org

Viaggio apostolico di
papa Francesco in
Myanmar e
Bangladesh

Dal 27 novembre al 2 dicembre
2017 papa Francesco ha visitato
il Myanmar e il Bangladesh. In
questo articolo sono raccolte le
sue parole durante gli incontri
ufficiali.

30/11/2017

Martedì 28 novembre 2017: Nay Pyi
Taw – Yangon



10.30 Incontro con i leader religiosi
del Myanmar nel refettorio
dell'Arcivescovado

17.15 Incontro con le Autorità, con la
Società civile e con il Corpo
Diplomatico nell’International
Convention Centre

Mercoledì 29 novembre 2017:
Yangon

8.30 Santa Messa nel Kyaikkasan
Ground

16.15 Incontro con il Consiglio
Supremo “Sangha” dei Monaci
buddisti nel Kaba Aye Centre

17.15Incontro con i Vescovi del
Myanmar in un salone della
Cattedrale di St. Mary

Giovedì 30 novembre 2017: Yangon
- Dhaka

10.15 Santa Messa con i giovani nella
Cattedrale di St. Mary



18.00 Incontro con le Autorità, con la
Società civile e con il Corpo
Diplomatico nel Palazzo
Presidenziale

Venerdì 1 dicembre 2017: Dhaka

10.00Santa Messa e Ordinazione
Presbiterale nel Suhrawardy Udyan
Park

16.00 Visita alla Cattedrale

16.15Incontro con i Vescovi del
Bangladesh nella Casa dei Sacerdoti
anziani

17.00 Incontro Interreligioso ed
Ecumenico per la pace

Sabato 2 dicembre 2017: Dhaka -
Roma

10.45 Incontro con i Sacerdoti,
Religiosi/e, Consacrati, Seminaristi e
Novizie nella Chiesa del Santo
Rosario



15.20Incontro con i giovani nel Notre
Dame College di Dhaka

Conferenza stampa del Santo Padre
durante il volo di ritorno dal
Bangladesh

_________________

Incontro con i leader religiosi del
Myanmar nel refettorio
dell'Arcivescovado

Prima di tutto, grazie per essere
venuti. Forse avrei dovuto essere io a
visitare ognuno di voi, ma siete stati
generosi e mi avete risparmiato la
fatica. Grazie.

Mentre parlavate, mi è venuta in
mente una preghiera, una preghiera
che recitiamo spesso, tratta dal Libro



dei Salmi: “Com’è bello vedere i
fratelli uniti”. Uniti non vuol dire
uguali, l’unità non è uniformità,
anche all’interno della stessa
confessione. Ognuno ha i suoi valori,
le sue ricchezze, e anche le sue
mancanze.

Siamo tutti diversi e ogni confessione
ha le sue ricchezze, le sue tradizioni,
le sue ricchezze da dare, da
condividere. E questo può avvenire
solo se si vive in pace. E la pace si
costruisce nel coro delle differenze.
L’unità si realizza sempre con le
differenze.

Per tre volte uno di voi ha usato la
parola “armonia”. Questa è la pace: è
armonia. Noi, in questo tempo in cui
ci è dato vivere, sperimentiamo una
tendenza a livello mondiale verso
l’uniformità, a rendere tutto uguale.
Questo è uccidere l’umanità. Questa
è una colonizzazione culturale.
Dobbiamo comprendere la ricchezza



delle nostre differenze – etniche,
religiose, popolari –, e proprio da
queste differenze nasce il dialogo. E a
partire da queste differenze s’impara
dall’altro, come fratelli…. Come
fratelli che si aiutano a vicenda a
costruire questo Paese, che anche
geograficamente ha tante ricchezze e
differenze. La natura in Myanmar è
stata molto ricca di differenze. Non
dobbiamo aver paura delle
differenze. Uno è il nostro Padre, noi
siamo fratelli. Amiamoci come
fratelli. E se discutiamo tra noi, che
sia come fratelli, che si riconciliano
subito, che tornano sempre a essere
fratelli. Penso che solo così si
costruisce la pace.

Vi ringrazio per essere venuti a farmi
visita. Sono io in realtà che vi sto
facendo visita, e vorrei che almeno
spiritualmente accoglieste questa
visita: la visita di un fratello in più.



Grazie. Costruite la pace. Non vi
lasciate uniformare dalla
colonizzazione delle culture. La vera
armonia divina si crea attraverso le
differenze. Le differenze sono una
ricchezza per la pace.

Tante grazie. E mi permetto di
recitare una preghiera, da fratello a
fratelli. Un’antica benedizione che ci
include tutti: “Vi benedica il Signore
e vi protegga. Faccia brillare il suo
volto su di voi e vi mostri la sua
grazia. Rivolga su di voi il suo volto e
vi conceda la pace”.

Grazie!

Incontro con le Autorità, con la
Società civile e con il Corpo
Diplomatico nell’International
Convention Centre



Esprimo viva riconoscenza per il
gentile invito a visitare il Myanmar e
ringrazio la Signora Consigliere di
Stato per le sue cordiali parole.

Sono molto grato a tutti coloro che
hanno lavorato instancabilmente per
rendere possibile questa visita. Sono
venuto, soprattutto, a pregare con la
piccola ma fervente comunità
cattolica della nazione, per
confermarla nella fede e
incoraggiarla nella fatica di
contribuire al bene del Paese. Sono
molto lieto che la mia visita si
realizzi dopo l’istituzione delle
formali relazioni diplomatiche tra
Myanmar e Santa Sede. Vorrei
vedere questa decisione come segno
dell’impegno della nazione a
perseguire il dialogo e la
cooperazione costruttiva all’interno
della più grande comunità
internazionale, come anche a
rinnovare il tessuto della società
civile.



Vorrei anche che la mia visita potesse
abbracciare l’intera popolazione del
Myanmar e offrire una parola di
incoraggiamento a tutti coloro che
stanno lavorando per costruire un
ordine sociale giusto, riconciliato e
inclusivo. Il Myanmar è stato
benedetto con il dono di una
straordinaria bellezza e di numerose
risorse naturali, ma il suo tesoro più
grande è certamente il suo popolo,
che ha molto sofferto e tuttora soffre,
a causa di conflitti interni e di ostilità
che sono durate troppo a lungo e
hanno creato profonde divisioni.
Poiché la nazione è ora impegnata
per ripristinare la pace, la guarigione
di queste ferite si impone come una
priorità politica e spirituale
fondamentale. Posso solo esprimere
apprezzamento per gli sforzi del
Governo nell’affrontare questa sfida,
in particolare attraverso la
Conferenza di Pace di Panglong, che
riunisce i rappresentanti dei vari
gruppi nel tentativo di porre fine alla



violenza, di costruire fiducia e
garantire il rispetto dei diritti di tutti
quelli che considerano questa terra
la loro casa.

In effetti, l’arduo processo di
costruzione della pace e della
riconciliazione nazionale può
avanzare solo attraverso l’impegno
per la giustizia e il rispetto dei diritti
umani. La sapienza dei saggi ha
definito la giustizia come la volontà
di riconoscere a ciascuno ciò che gli è
dovuto, mentre gli antichi profeti
l’hanno considerata come il
fondamento della pace vera e
duratura. Queste intuizioni,
confermate dalla tragica esperienza
di due guerre mondiali, hanno
portato alla creazione delle Nazioni
Unite e alla Dichiarazione universale
dei diritti dell’uomo come base per
gli sforzi della comunità
internazionale di promuovere in
tutto il mondo la giustizia, la pace e
lo sviluppo umano e per risolvere i



conflitti mediante il dialogo e non
con l’uso della forza. In questo senso,
la presenza del Corpo Diplomatico in
mezzo a noi testimonia non solo il
posto che il Myanmar occupa tra le
nazioni, ma anche l’impegno del
Paese a mantenere e osservare questi
principi fondamentali. Il futuro del
Myanmar dev’essere la pace, una
pace fondata sul rispetto della
dignità e dei diritti di ogni membro
della società, sul rispetto di ogni
gruppo etnico e della sua identità, sul
rispetto dello stato di diritto e di un
ordine democratico che consenta a
ciascun individuo e ad ogni gruppo –
nessuno escluso – di offrire il suo
legittimo contributo al bene comune.

Nel grande lavoro della
riconciliazione e dell’integrazione
nazionale, le comunità religiose del
Myanmar hanno un ruolo
privilegiato da svolgere. Le
differenze religiose non devono
essere fonte di divisione e di



diffidenza, ma piuttosto una forza
per l’unità, per il perdono, per la
tolleranza e la saggia costruzione del
Paese. Le religioni possono svolgere
un ruolo significativo nella
guarigione delle ferite emotive,
spirituali e psicologiche di quanti
hanno sofferto negli anni di conflitto.
Attingendo ai valori profondamente
radicati, esse possono aiutare ad
estirpare le cause del conflitto,
costruire ponti di dialogo, ricercare
la giustizia ed essere voce profetica
per quanti soffrono. È un grande
segno di speranza che i leader delle
varie tradizioni religiose di questo
Paese si stiano impegnando a
lavorare insieme, con spirito di
armonia e rispetto reciproco, per la
pace, per soccorrere i poveri e per
educare agli autentici valori religiosi
e umani. Nel cercare di costruire una
cultura dell’incontro e della
solidarietà, essi contribuiscono al
bene comune e pongono le
indispensabili basi morali per un



futuro di speranza e prosperità per le
generazioni a venire.

Quel futuro è ancora oggi nelle mani
dei giovani della nazione. I giovani
sono un dono da amare e
incoraggiare, un investimento che
produrrà una ricca rendita solo a
fronte di reali opportunità di lavoro
e di una buona istruzione. Questo è
un requisito urgente di giustizia tra
le generazioni. Il futuro del
Myanmar, in un mondo in rapida
evoluzione e interconnessione,
dipenderà dalla formazione dei suoi
giovani, non solo nei settori tecnici,
ma soprattutto nei valori etici di
onestà, integrità e solidarietà umana,
che possono garantire il
consolidamento della democrazia e
della crescita dell’unità e della pace a
tutti i livelli della società. La giustizia
intergenerazionale richiede altresì
che le generazioni future possano
ereditare un ambiente naturale
incontaminato dall’avidità e dalla



razzia umana. È indispensabile che i
nostri giovani non siano derubati
della speranza e della possibilità di
impiegare il loro idealismo e i loro
talenti nella progettazione del futuro
del loro Paese, anzi, dell’intera
famiglia umana.

Signora Consigliere di Stato, cari
amici!

In questi giorni, desidero
incoraggiare i miei fratelli e sorelle
cattolici a perseverare nella loro fede
e a continuare a esprimere il proprio
messaggio di riconciliazione e
fraternità attraverso opere caritative
e umanitarie, di cui tutta la società
possa beneficiare. È mia speranza
che, nella cooperazione rispettosa
con i seguaci di altre religioni e con
tutti gli uomini e le donne di buona
volontà, essi contribuiscano ad
aprire una nuova era di concordia e
di progresso per i popoli di questa
amata nazione. Lunga vita al



Myanmar! Vi ringrazio per la vostra
attenzione e, con i migliori auguri
per il vostro servizio per il bene
comune, invoco su tutti voi le
benedizioni divine di saggezza, forza
e pace. Grazie.

Santa Messa nel Kyaikkasan
Ground

Cari fratelli e sorelle,

prima di venire in questo Paese, ho
atteso a lungo questo momento.
Molti di voi sono giunti da lontano e
da remote aree montagnose, alcuni
anche a piedi. Sono venuto come
pellegrino per ascoltare e imparare
da voi, e per offrirvi alcune parole di
speranza e consolazione.

La prima Lettura odierna, dal Libro
di Daniele, ci aiuta a vedere quanto
sia limitata la sapienza del re



Baldassàr e dei suoi veggenti. Essi
sapevano come lodare «gli dèi d’oro,
d’argento, di bronzo, di ferro, di
legno e di pietra» (Dn 5,4), ma non
possedevano la sapienza per lodare
Dio nelle cui mani è la nostra vita e il
nostro respiro. Daniele, invece,
aveva la sapienza del Signore ed era
capace di interpretare i suoi grandi
misteri.

L’interprete definitivo dei misteri di
Dio è Gesù. Egli è la sapienza di Dio
in persona (cfr 1 Cor 1,24). Gesù non
ci ha insegnato la sua sapienza con
lunghi discorsi o mediante grandi
dimostrazioni di potere politico e
terreno, ma dando la sua vita sulla
croce. Qualche volta possiamo cadere
nella trappola di fare affidamento
sulla nostra stessa sapienza, ma la
verità è che noi possiamo facilmente
perdere il senso dell’orientamento.
In quel momento è necessario
ricordare che disponiamo di una 
sicura bussola davanti a noi, il



Signore crocifisso. Nella croce, noi
troviamo la sapienza, che può
guidare la nostra vita con la luce che
proviene da Dio.

Dalla croce viene anche la 
guarigione. Là Gesù ha offerto le sue
ferite al Padre per noi, le ferite
mediante le quali noi siamo guariti
(cfr 1 Pt 2,24). Che non ci manchi mai
la sapienza di trovare nelle ferite di
Cristo la fonte di ogni cura! So che
molti in Myanmar portano le ferite
della violenza, sia visibili che
invisibili. La tentazione è di
rispondere a queste lesioni con una
sapienza mondana che, come quella
del re nella prima Lettura, è
profondamente viziata. Pensiamo
che la cura possa venire dalla rabbia
e dalla vendetta. Tuttavia la via della
vendetta non è la via di Gesù.

La via di Gesù è radicalmente
differente. Quando l’odio e il rifiuto
lo condussero alla passione e alla



morte, Egli rispose con il perdono e
la compassione. Nel Vangelo di oggi,
il Signore ci dice che, come Lui,
anche noi possiamo incontrare
rifiuto e ostacoli, ma che tuttavia Egli
ci donerà una sapienza alla quale
nessuno può resistere (cfr Lc 21,15).
Egli qui parla dello Spirito Santo, per
mezzo del quale l’amore di Dio è
stato riversato nei nostri cuori (cfr 
Rm 5,5). Con il dono dello Spirito,
Gesù rende capace ciascuno di noi di
essere segno della sua sapienza, che
trionfa sulla sapienza di questo
mondo, e della sua misericordia, che
dà sollievo anche alle ferite più
dolorose.

Alla vigilia della sua passione, Gesù si
offrì ai suoi Apostoli sotto le specie
del pane e del vino. Nel dono
dell’Eucaristia, non solo
riconosciamo, con gli occhi della
fede, il dono del suo corpo e del suo
sangue; noi impariamo anche come 
trovare riposo nelle sue ferite, e là



essere purificati da tutti i nostri
peccati e dalle nostre vie distorte.
Rifugiandovi nelle ferite di Cristo,
cari fratelli e sorelle, possiate
assaporare il balsamo risanante della
misericordia del Padre e trovare la
forza di portarlo agli altri, per ungere
ogni ferita e ogni memoria dolorosa.
In questo modo, sarete fedeli
testimoni della riconciliazione e della
pace che Dio vuole che regni in ogni
cuore umano e in ogni comunità.

So che la Chiesa in Myanmar sta già
facendo molto per portare il balsamo
risanante della misericordia di Dio
agli altri, specialmente ai più
bisognosi. Vi sono chiari segni che,
anche con mezzi assai limitati, molte
comunità proclamano il Vangelo ad
altre minoranze tribali, senza mai
forzare o costringere, ma sempre
invitando e accogliendo. In mezzo a
tante povertà e difficoltà, molti di voi
offrono concreta assistenza e
solidarietà ai poveri e ai sofferenti.



Attraverso le cure quotidiane dei
suoi vescovi, preti, religiosi e
catechisti, e particolarmente
attraverso il lodevole lavoro del 
Catholic Karuna Myanmar e della
generosa assistenza fornita dalle
Pontificie Opere Missionarie, la
Chiesa in questo Paese sta aiutando
un gran numero di uomini, donne e
bambini, senza distinzioni di
religione o di provenienza etnica.
Posso testimoniare che la Chiesa qui
è viva, che Cristo è vivo ed è qui con
voi e con i vostri fratelli e sorelle
delle altre Comunità cristiane. Vi
incoraggio a continuare a
condividere con gli altri la sapienza
inestimabile che avete ricevuto,
l’amore di Dio che sgorga dal cuore
di Gesù.

Gesù vuole donare questa sapienza
in abbondanza. Certamente Egli
premierà i vostri sforzi di seminare
semi di guarigione e riconciliazione
nelle vostre famiglie, comunità e



nella più vasta società di questa
nazione. Non ci ha forse detto che la
sua sapienza è irresistibile (cfr Lc
21,15)? Il suo messaggio di perdono e
misericordia si serve di una logica
che non tutti vorranno comprendere,
e che incontrerà ostacoli. Tuttavia il
suo amore, rivelato sulla croce è, in
definitiva, inarrestabile. È come un
“GPS spirituale” che ci guida
infallibilmente verso la vita intima di
Dio e il cuore del nostro prossimo.

La Beata Vergine Maria ha seguito
suo Figlio anche sull’oscura
montagna del Calvario e ci
accompagna in ogni passo del nostro
cammino terreno. Possa Ella
ottenerci sempre la grazia di essere
messaggeri della vera sapienza, 
profondamente misericordiosiverso i
bisognosi, con la gioia che deriva dal 
riposare nelle ferite di Gesù, che ci ha
amati sino alla fine.



Dio benedica tutti voi! Benedica la
Chiesa in Myanmar! Benedica questa
terra con la sua pace! Dio benedica il
Myanmar!

Incontro con il Consiglio Supremo
“Sangha” dei Monaci buddisti nel
Kaba Aye Centre

È una grande gioia per me essere con
voi. Ringrazio il Ven. Bhaddanta
Kumarabhivamsa, Presidente del
Comitato di Stato Sangha Maha
Nayaka, per le sue parole di
benvenuto e per il suo impegno
nell’organizzare la mia visita qui
oggi. Nel salutare tutti voi, esprimo il
mio particolare apprezzamento per
la presenza di Sua Eccellenza Thura
Aung Ko, Ministro per gli Affari
Religiosi e la Cultura.

Il nostro incontro è un’importante
occasione per rinnovare e rafforzare



i legami di amicizia e rispetto tra
buddisti e cattolici. E’ anche
un’opportunità per affermare il
nostro impegno per la pace, il
rispetto della dignità umana e la
giustizia per ogni uomo e donna. Non
solo in Myanmar, ma in tutto il
mondo le persone hanno bisogno di
questa comune testimonianza da
parte dei leader religiosi. Perché,
quando noi parliamo con una sola
voce affermando i valori perenni
della giustizia, della pace e della
dignità fondamentale di ogni essere
umano, noi offriamo una parola di
speranza. Aiutiamo i buddisti, i
cattolici e tutte le persone a lottare
per una maggiore armonia nelle loro
comunità.

In ogni epoca, l’umanità sperimenta
ingiustizie, momenti di conflitto e
disuguaglianza tra le persone. Nel
nostro tempo queste difficoltà
sembrano essere particolarmente
gravi. Anche se la società ha



compiuto un grande progresso
tecnologico e le persone nel mondo
sono sempre più consapevoli della
loro comune umanità e del loro
comune destino, le ferite dei conflitti,
della povertà e dell’oppressione
persistono, e creano nuove divisioni.
Di fronte a queste sfide, non
dobbiamo mai rassegnarci. Sulla
base delle nostre rispettive tradizioni
spirituali, sappiamo infatti che esiste
una via per andare avanti, una via
che porta alla guarigione, alla mutua
comprensione e al rispetto. Una via
basata sulla compassione e
sull’amore.

Esprimo la mia stima per tutti coloro
che in Myanmar vivono secondo le
tradizioni religiose del Buddismo.
Attraverso gli insegnamenti del
Buddha, e la zelante testimonianza di
così tanti monaci e monache, la gente
di questa terra è stata formata ai
valori della pazienza, della tolleranza
e del rispetto della vita, come pure a



una spiritualità attenta e
profondamente rispettosa del nostro
ambiente naturale. Come sappiamo,
questi valori sono essenziali per uno
sviluppo integrale della società, a
partire dalla più piccola ma più
essenziale unità, la famiglia, per
estendersi poi alla rete di relazioni
che ci pongono in stretta
connessione, relazioni radicate nella
cultura, nell’appartenenza etnica e
nazionale, ma in ultima analisi
radicate nell’appartenenza alla
comune umanità. In una vera cultura
dell’incontro, questi valori possono
rafforzare le nostre comunità e
aiutare a portare la luce tanto
necessaria all’intera società.

La grande sfida dei nostri giorni è
quella di aiutare le persone ad
aprirsi al trascendente. Ad essere
capaci di guardarsi dentro in
profondità e di conoscere sé stesse in
modo tale da riconoscere le
reciproche relazioni che le legano a



tutti gli altri. A rendersi conto che
non possiamo rimanere isolati gli uni
dagli altri. Se siamo chiamati ad
essere uniti, come è nostro proposito,
dobbiamo superare tutte le forme di
incomprensione, di intolleranza, di
pregiudizio e di odio. Come possiamo
farlo? Le parole del Buddha offrono
a ciascuno di noi una guida:
«Sconfiggi la rabbia con la non-
rabbia, sconfiggi il malvagio con la
bontà, sconfiggi l’avaro con la
generosità, sconfiggi il menzognero
con la verità» (Dhammapada, XVII,
223). Sentimenti simili esprime la
preghiera attribuita a San Francesco
d’Assisi: «Signore, fammi strumento
della tua pace. Dov’è odio che io porti
l’amore, dov’è offesa che io porti il
perdono, […] dove ci sono le tenebre
che io porti la luce, dov’è tristezza
che io porti la gioia».

Possa questa Sapienza continuare a
ispirare ogni sforzo per promuovere
la pazienza e la comprensione, e per



guarire le ferite dei conflitti che nel
corso degli anni hanno diviso genti di
diverse culture, etnie e convinzioni
religiose. Tali sforzi non sono mai
solo prerogative di leader religiosi,
né sono di esclusiva competenza
dello Stato. Piuttosto, è l’intera
società, tutti coloro che sono presenti
all’interno della comunità, che
devono condividere il lavoro di
superamento del conflitto e
dell’ingiustizia. Tuttavia è
responsabilità particolare dei leader
civili e religiosi assicurare che ogni
voce venga ascoltata, cosicché le
sfide e i bisogni di questo momento
possano essere chiaramente
compresi e messi a confronto in uno
spirito di imparzialità e di reciproca
solidarietà. Mi congratulo per il
lavoro che sta svolgendo la Panglong
Peace Conference a questo riguardo, e
prego affinché coloro che guidano
tale sforzo possano continuare a
promuovere una più ampia
partecipazione da parte di tutti



coloro che vivono in Myanmar.
Questo sicuramente contribuirà
all’impegno per far avanzare la pace,
la sicurezza e una prosperità che sia
inclusiva di tutti.

Certamente, se questi sforzi
produrranno frutti duraturi, si
richiederà una maggiore
cooperazione tra leader religiosi. A
tale riguardo, desidero che sappiate
che la Chiesa Cattolica è un partner
disponibile. Le occasioni di incontro
e di dialogo tra i leader religiosi
dimostrano di essere un fattore
importante nella promozione della
giustizia e della pace in Myanmar.
Ho appreso che nell’aprile scorso la
Conferenza dei Vescovi Cattolici ha
ospitato un incontro di due giornate
sulla pace, al quale hanno
partecipato i capi delle diverse
comunità religiose, insieme ad
ambasciatori e rappresentanti di
agenzie non governative. Tali
incontri sono indispensabili, se



siamo chiamati ad approfondire la
nostra reciproca conoscenza e ad
affermare le relazioni tra noi e il
comune destino. La giustizia
autentica e la pace duratura possono
essere raggiunte solo quando sono
garantite per tutti.

Cari amici, possano i buddisti e i
cattolici camminare insieme lungo
questo sentiero di guarigione, e
lavorare fianco a fianco per il bene di
ciascun abitante di questa terra.
Nelle Scritture cristiane, l’Apostolo
Paolo chiama i suoi ascoltatori a
gioire con quelli che sono nella gioia
e a piangere con coloro che sono nel
pianto (cfr Rm 12,15), portando
umilmente i pesi gli uni degli altri
(cfr Gal6,2). A nome dei miei fratelli e
sorelle cattolici, esprimo la nostra
disponibilità a continuare a
camminare con voi e a seminare
semi di pace e di guarigione, di
compassione e di speranza in questa
terra.



Vi ringrazio nuovamente per avermi
invitato ad essere oggi qui con voi. Su
tutti invoco le benedizioni divine di
gioia e di pace.

Incontro con i Vescovi del
Myanmar in un salone della
Cattedrale di St. Mary

Eminenza,

cari Fratelli Vescovi,

per tutti noi è stata una giornata
piena, ma di grande gioia! Stamani
abbiamo celebrato l’Eucaristia
insieme ai fedeli provenienti da ogni
parte del Paese e nel pomeriggio
abbiamo incontrato i leader della



maggioritaria comunità buddista. Mi
piacerebbe che il nostro incontro
stasera fosse un momento di serena
gratitudine per queste benedizioni e
di tranquilla riflessione sulle gioie e
sulle sfide del vostro ministero di
Pastori del gregge di Cristo in questo
Paese. Ringrazio Mons. Felix [Lian
Khen Thang] per le parole di saluto
che mi ha rivolto a nome vostro; tutti
vi abbraccio con grande affetto nel
Signore.

Vorrei raggruppare i miei pensieri
attorno a tre parole: guarigione, 
accompagnamento e profezia.

La prima, guarigione. Il Vangelo che
predichiamo è soprattutto un
messaggio di guarigione,
riconciliazione e pace. Mediante il
sangue di Cristo sulla croce Dio ha
riconciliato il mondo a sé, e ci ha
inviati ad essere messaggeri di quella
grazia risanante, grazia di
guarigione. Qui in Myanmar, tale



messaggio ha una risonanza
particolare, dato che il Paese è
impegnato a superare divisioni
profondamente radicate e costruire
l’unità nazionale. Le vostre greggi
portano i segni di questo conflitto e
hanno generato valorosi testimoni
della fede e delle antiche tradizioni;
per voi dunque la predicazione del
Vangelo non dev’essere soltanto una
fonte di consolazione e di fortezza,
ma anche una chiamata a favorire
l’unità, la carità e il risanamento
nella vita del popolo. L’unità che
condividiamo e celebriamo nasce
dalla diversità - non dimenticare
questo, nasce dalla diversità -;
valorizza le differenze tra le persone
quale fonte di mutuo arricchimento e
di crescita; le invita a ritrovarsi
insieme, in una cultura dell’incontro
e della solidarietà.

Che nel vostro ministero episcopale
possiate fare costantemente
esperienza della guida e dell’aiuto



del Signore nell’impegno a favorire
la guarigione e la comunione ad ogni
livello della vita della Chiesa, così che
il santo Popolo di Dio, il vostro
gregge, mediante il suo esempio di
perdono e di amore riconciliante,
possa essere sale e luce per i cuori
che aspirano a quella pace che il
mondo non può dare. La comunità
cattolica in Myanmar può essere
orgogliosa della sua profetica
testimonianza di amore a Dio e al
prossimo, che si esprime
nell’impegno per i poveri, per coloro
che sono privi di diritti e soprattutto,
in questi tempi, per i tanti sfollati
che, per così dire, giacciono feriti ai
bordi della strada. Vi chiedo di
trasmettere il mio ringraziamento a
tutti coloro che, come il Buon
Samaritano, si adoperano con
generosità per portare a loro e al
prossimo che è nel bisogno, senza
tener conto della religione o
dell’etnia, il balsamo della
guarigione.



Il vostro ministero di guarigione
trova una particolare espressione
nell’impegno per il dialogo
ecumenico e per la collaborazione
interreligiosa. Prego affinché i vostri
continui sforzi a costruire ponti di
dialogo e ad unirvi ai seguaci di altre
religioni nel tessere relazioni di pace
producano frutti abbondanti per la
riconciliazione nella vita del Paese.
La conferenza di pace interreligiosa
tenutasi a Yangon la scorsa
primavera è stata una testimonianza
importante, davanti al mondo, della
determinazione delle religioni a
vivere in pace e a rigettare ogni atto
di violenza e di odio perpetrato in
nome della religione.

E in questa guarigione ricordatevi
che la Chiesa è un “ospedale da
campo”. Guarire, guarire ferite,
guarire le anime, guarire. Questa è la
prima vostra missione, guarire,
guarire i feriti.



La mia seconda parola per voi
stasera è accompagnamento. Un
buon Pastore è costantemente 
presente nei riguardi del suo gregge,
conducendolo mentre cammina al
suo fianco. Come mi piace dire, il
Pastore dovrebbe avere l’odore delle
pecore; ma anche l’odore di Dio, non
dimenticatevi!, anche l’odore di Dio.
Ai nostri giorni siamo chiamati a
essere una “Chiesa in uscita” per
portare la luce di Cristo ad ogni
periferia (cfr Esort. ap. Evangelii
gaudium, 20). In quanto Vescovi, le
vostre vite e il vostro ministero sono
chiamati a conformarsi a questo
spirito di coinvolgimento
missionario, soprattutto attraverso le
visite pastorali regolari alle
parrocchie e alle comunità che
formano le vostre Chiese locali. È
questo un mezzo privilegiato per
accompagnare, come padri
amorevoli, i vostri sacerdoti nell’
impegno quotidiano a far crescere il
gregge in santità, fedeltà e spirito di

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I._Una_Chiesa_in_uscita
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I._Una_Chiesa_in_uscita
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I._Una_Chiesa_in_uscita
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I._Una_Chiesa_in_uscita


servizio. Ho parlato di accompagnare
i sacerdoti: siate vicini ai sacerdoti,
non dimenticate che il prossimo più
prossimo che un vescovo ha è il
sacerdote. Che ogni sacerdote non
solo sappia, ma senta che ha un
padre nel vescovo.

Per grazia di Dio, la Chiesa in
Myanmar ha ereditato una fede
solida e un fervente anelito
missionario dall’opera di coloro che
portarono il Vangelo in questa terra.
Su queste fondamenta stabili, e in
comunione con i presbiteri e i
religiosi, continuate a permeare il
laicato nello spirito di un autentico
discepolato missionario e a ricercare
una sapiente inculturazione del
messaggio evangelico nella vita
quotidiana e nelle tradizioni delle
vostre comunità locali. Il contributo
dei catechisti è al riguardo
essenziale; il loro arricchimento
formativo deve rimanere per voi una
priorità. E non dimenticate che i



catechisti sono i pilastri, in ogni
parrocchia, dell’evangelizzazione.

Soprattutto, vorrei chiedervi un
impegno speciale nell’accompagnare
i giovani. Occupatevi della loro
formazione ai sani principi morali
che li guideranno nell’affrontare le
sfide di un mondo minacciato dalle
colonizzazioni ideologiche e
culturali. Il prossimo Sinodo dei
Vescovi non solo riguarderà tali
aspetti, ma interpellerà direttamente
i giovani, ascoltando le loro storie e
coinvolgendoli nel comune
discernimento su come meglio
proclamare il Vangelo negli anni a
venire. Una delle grandi benedizioni
della Chiesa in Myanmar è la sua
gioventù e, in particolare, il numero
di seminaristi e di giovani religiosi.
Ringraziamo Dio per questo. Nello
spirito del Sinodo, per favore,
coinvolgeteli e sosteneteli nel loro
percorso di fede, perché sono
chiamati, attraverso il loro idealismo



ed entusiasmo, a essere
evangelizzatori gioiosi e convincenti
dei loro coetanei.

La mia terza parola per voi è 
profezia. La Chiesa in Myanmar
testimonia quotidianamente il
Vangelo mediante le sue opere
educative e caritative, la sua difesa
dei diritti umani, il suo sostegno ai
principi democratici. Possiate
mettere la comunità cattolica nelle
condizioni di continuare ad avere un
ruolo costruttivo nella vita della
società, facendo sentire la vostra
voce nelle questioni di interesse
nazionale, particolarmente
insistendo sul rispetto della dignità e
dei diritti di tutti, in modo speciale
dei più poveri e vulnerabili. Sono
fiducioso che la strategia pastorale
quinquennale, che la Chiesa ha
sviluppato nel più ampio contesto
della costruzione dello Stato, porterà
frutto abbondante non solo per il
futuro delle comunità locali, ma



anche dell’intero Paese. Mi riferisco
specialmente alla necessità di
proteggere l’ambiente e di assicurare
un corretto utilizzo delle ricche
risorse naturali del Paese a beneficio
delle generazioni future. La custodia
del dono divino della creazione non
può essere separata da una sana
ecologia umana e sociale. Infatti, «la
cura autentica delle nostre relazioni
con la natura è inseparabile dalla
fraternità, dalla giustizia e dalla
fedeltà nei confronti degli altri» (Enc.
Laudato si’, 70).

Cari fratelli Vescovi, ringrazio Dio
per questo momento di comunione e
prego che questo nostro stare
insieme ci rafforzerà nell’impegno ad
essere pastori fedeli e servitori del
gregge che Cristo ci ha affidato. So
che il vostro ministero è impegnativo
e che, insieme ai vostri sacerdoti,
spesso faticate sotto «il peso della
giornata e il caldo» (Mt 20,12). Vi
esorto a mantenere l’equilibrio nella

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#70.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#70.


salute fisica come in quella
spirituale, e a darvi pensiero, in
modo paterno, della salute dei vostri
preti.

E parlando di salute spirituale,
ricordate il primo compito del
vescovo. Quando i primi cristiani
hanno ricevuto le lamentele degli
ellenisti perché non erano curati
bene le loro vedove e i loro figli, si
sono riuniti gli apostoli e hanno
“inventato” i diaconi. E Pietro
annuncia questa notizia e annuncia
anche il compito del vescovo dicendo
così: “A noi spettano la preghiera e
l’annuncio della Parola” (cfr At 6,1-6).
La preghiera è il primo compito del
vescovo. Ognuno di noi vescovi
dovrà domandarsi, alla sera,
nell’esame di coscienza: “Quante ore
ho pregato oggi?”.

Cari fratelli, vi esorto a mantenerre
l’equilibrio nella salute fisica e
spirituale. Soprattutto, vi incoraggio



a crescere ogni giorno nella
preghiera e nell’esperienza
dell’amore riconciliante di Dio,
perché è la base della vostra identità
sacerdotale, la garanzia della solidità
della vostra predicazione e la fonte
della carità pastorale con la quale
conducete il popolo di Dio sui
sentieri della santità e della verità.
Con grande affetto invoco la grazia
del Signore su di voi, sui sacerdoti, i
religiosi e su tutti i laici delle vostre
Chiese locali. Vi chiedo, per favore, di
non dimenticarvi di pregare per me.

E adesso vi invito a pregare tutti
insieme, voi in birmano, io in
spagnolo, l’Ave Maria alla Madonna.

[Ave Maria]

Vi benedica Dio Onnipotente Padre e
Figlio e Spirito Santo.



Santa Messa con i giovani nella
Cattedrale di St. Mary

Mentre la mia visita alla vostra bella
terra si avvia alla conclusione, mi
unisco a voi nel ringraziare Dio per
le molte grazie che abbiamo ricevuto
in questi giorni. Guardando a voi,
giovani del Myanmar, e a tutti coloro
che ci seguono al di fuori di questa
cattedrale, desidero condividere
un’espressione della prima Lettura di
oggi, che risuona dentro di me. Tratta
dal profeta Isaia, viene ripresa da
San Paolo nella sua Lettera alla
giovane comunità cristiana di Roma.
Ascoltiamo una volta ancora queste
parole: «Quanto sono belli i piedi di
coloro che recano un lieto annuncio
di bene!» (Rm 10,15; cfr Is 52,7).

Cari giovani del Myanmar, dopo aver
sentito le vostre voci e avervi
ascoltato oggi cantare, vorrei
applicare queste parole a voi. Sì,
sono belli i vostri passi, ed è bello e



incoraggiante vedervi, perché ci
recate «un lieto annuncio di bene», il
lieto annuncio della vostra gioventù,
della vostra fede e del vostro
entusiasmo. Certo, voi siete un lieto
annuncio, perché siete segni concreti
della fede della Chiesa in Gesù Cristo,
che reca a noi una gioia e una
speranza che non avranno mai fine.

Alcuni si chiedono come sia possibile
parlare di lieti annunci quando tanti
attorno a noi soffrono. Dove sono i
lieti annunci quando tanta
ingiustizia, povertà e miseria gettano
ombra su di noi e sul nostro mondo?
Vorrei, però, che da questo luogo
uscisse un messaggio molto chiaro.
Vorrei che la gente sapesse che voi,
giovani uomini e donne del
Myanmar, non avete paura di
credere nel buon annuncio della
misericordia di Dio, perché esso haun
nome e un volto: Gesù Cristo. In
quanto messaggeri di questo lieto
annuncio, siete pronti a recare una



parola di speranza alla Chiesa, al
vostro Paese, al mondo. Siete pronti a
recare il lieto annuncio ai fratelli e
alle sorelle che soffrono e hanno
bisogno delle vostre preghiere e della
vostra solidarietà, ma anche della
vostra passione per i diritti umani,
per la giustizia e per la crescita di
quello che Gesù dona: amore e pace.

Ma vorrei anche proporvi una sfida.
Avete ascoltato attentamente la
prima Lettura? Lì san Paolo ripete
per tre volte la parola “senza”. E’ una
piccola parola, che però ci provoca a
pensare al nostro posto nel progetto
di Dio. In effetti, Paolo pone tre
domande, che io vorrei rivolgere a
ciascuno di voi personalmente. La
prima: “Come crederanno in lui 
senza averne sentito parlare?”. La
seconda: “Come ne sentiranno
parlare senza un messaggero che lo
annunci?”. La terza: “Come può
esserci un messaggero senzache sia
stato mandato?” (cfr Rm 10,14-15).



Mi piacerebbe che tutti voi pensaste
a fondo a queste tre domande. Ma
non abbiate paura! Come padre (o
meglio come nonno!) che vi vuole
bene, non voglio lasciarvi soli di
fronte a queste domande.
Permettetemi di offrirvi alcuni
pensieri che possano guidarvi nel
vostro cammino di fede e aiutarvi a
discernere che cosa il Signore vi sta
domandando.

La prima domanda di San Paolo è:
“Come crederanno in lui senza
averne sentito parlare?”. Il nostro
mondo è pieno di tanti rumori e
distrazioni che possono soffocare la
voce di Dio. Affinché altri siano
chiamati a sentirne parlare e a
credere in Lui, hanno bisogno di
trovarlo in persone che siano 
autentiche, persone che sanno come
ascoltare. È certamente quello che
voi volete essere. Ma solo il Signore
può aiutarvi a essere genuini; perciò
parlategli nella preghiera. Imparate



ad ascoltare la sua voce, parlandogli
con calma nel profondo del vostro
cuore.

Ma parlate anche ai santi, nostri
amici in cielo che possono ispirarci.
Come Sant’Andrea, che festeggiamo
oggi. Era un semplice pescatore e
divenne un grande martire, un
testimone dell’amore di Gesù. Ma
prima di diventare un martire, fece i
suoi errori ed ebbe bisogno di essere
paziente, di imparare gradualmente
come essere un vero discepolo di
Cristo. Anche voi, non abbiate paura
di imparare dai vostri errori! Che i
santi vi possano guidare a Gesù,
insegnandovi a mettere la vostra vita
nelle sue mani. Sapete che Gesù è
pieno di misericordia. Dunque 
condividete con Lui tutto quello che
avete nel cuore: le paure e le
preoccupazioni, i sogni e le speranze.
Coltivate la vita interiore, come
fareste con un giardino o con un
campo. Questo richiede tempo,



richiede pazienza. Ma come un
contadino sa attendere la crescita
della messe, così, se saprete aver
pazienza, il Signore vi concederà di
portare molto frutto, un frutto che
potrete poi condividere con gli altri.

La seconda domanda di Paolo è:
“Come ne sentiranno parlare senza
un messaggero che lo annunci?”.
Ecco un grande compito affidato in
modo speciale ai giovani: essere
“discepoli missionari”, messaggeri
del lieto annuncio di Gesù,
soprattutto per i vostri coetanei e
amici. Non abbiate paura di fare
scompiglio, di porre domande che
facciano pensare la gente. E non
abbiate paura se a volte percepirete
di essere pochi e sparpagliati. Il
Vangelo cresce sempre da piccole
radici. Per questo, fatevi sentire!
Vorrei chiedervi di gridare, ma non
con la voce, no, vorrei che gridaste
con la vita, con il cuore, così da
essere segni di speranza per chi è



scoraggiato, una mano tesa per chi è
malato, un sorriso accogliente per chi
è straniero, un sostegno premuroso
per chi è solo.

L’ultima domanda di Paolo è: “Come
può esserci un messaggero senza che
sia stato mandato?”. Al termine della
Messa saremo tutti mandati a
prendere i doni che abbiamo
ricevuto e a condividerli con altri.
Ciò potrebbe essere un po’
scoraggiante, dal momento che non
sappiamo sempre dove Gesù ci può
mandare. Ma Egli non ci invia mai
senza camminare al tempo stesso al
nostro fianco, e sempre un po’
davanti a noi, per introdurci in
nuove e magnifiche parti del suo
regno.

In che modo il Signore manda
Sant’Andrea e suo fratello Simon
Pietro nel Vangelo di oggi?
«Seguitemi», dice loro (cfr Mt 4,19).
Ecco cosa significa essere inviati: 



seguire Cristo, non precipitarsi in
avanti con le proprie forze! Il Signore
inviterà alcuni di voi a seguirlo come
preti e a diventare in questo modo
“pescatori di uomini”. Altri li
chiamerà a diventare persone
consacrate. E altri ancora li chiamerà
alla vita matrimoniale, a essere padri
e madri amorevoli. Qualunque sia la
vostra vocazione, vi esorto: siate
coraggiosi, siate generosi e,
soprattutto, siate gioiosi!

Qui in questa bella Cattedrale
dedicata all’Immacolata Concezione,
vi incoraggio a guardare a Maria.
Quando lei disse “sì” al messaggio
dell’Angelo, era giovane come voi.
Ma ebbe il coraggio di confidare nel
lieto annuncio che aveva ascoltato e
di tradurlo in una vita di fedele
dedizione alla sua vocazione, di
totale donazione di sé e di completo
affidamento all’amorevole premura
di Dio. Come Maria, possiate tutti voi



essere miti ma coraggiosi nel portare
Gesù e il suo amore agli altri.

Cari giovani, con grande affetto
affido tutti voi e le vostre famiglie
alla sua materna intercessione. E vi
chiedo, per favore, di ricordarvi di
pregare per me. Dio benedica il
Myanmar! [Myanmar pyi ko
Payarthakin Kaung gi pei pa sei]

Incontro con le Autorità, con la
Società civile e con il Corpo
Diplomatico nel Palazzo
Presidenziale

All’inizio della mia permanenza in
Bangladesh vorrei ringraziarLa,
Signor Presidente, per il gentile
invito a visitare questo Paese e per le
Sue cortesi parole di benvenuto. Mi
trovo qui sulle orme di due miei
Predecessori, Papa Paolo VI e Papa
Giovanni Paolo II, a pregare con i

https://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/travels/documents/asia.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/travels/1986/travels/documents/trav_australia.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/travels/1986/travels/documents/trav_australia.html


miei fratelli e sorelle cattolici e ad
offrire loro un messaggio di affetto e
di incoraggiamento. Il Bangladesh è
uno Stato giovane, eppure ha sempre
avuto un posto speciale nel cuore dei
Papi, che fin dal principio hanno
espresso solidarietà con il suo
popolo, intesa ad accompagnarlo nel
superare le difficoltà iniziali, e lo
hanno sostenuto nell’esigente
compito di costruire la nazione e il
suo sviluppo. Sono grato
dell’opportunità di rivolgermi a
questa assemblea, che raduna
uomini e donne con particolari
responsabilità nel delineare il futuro
della società del Bangladesh.

Durante il mio volo per giungere qui,
mi è stato ricordato che il Bangladesh
– “Golden Bengal” – è un Paese tutto
avvolto da una vasta rete fluviale e di
vie d’acqua, grandi e piccole. Questa
bellezza naturale è, credo,
emblematica della vostra particolare
identità come popolo. Il Bangladesh è



una nazione che si sforza di
raggiungere un’unità di linguaggio e
di cultura nel rispetto per le diverse
tradizioni e comunità, che fluiscono
come tanti rivoli e ritornano ad
arricchire il grande corso della vita
politica e sociale del Paese.

Nel mondo di oggi, nessuna singola
comunità, nazione o Stato, può
sopravvivere e progredire
nell’isolamento. In quanto membri
dell’unica famiglia umana, abbiamo
bisogno l’uno dell’altro e siamo
dipendenti l’uno dall’altro. Il
Presidente Sheikh Mujibur Rahman
ha compreso e cercato di incorporare
questo principio nella Costituzione
nazionale. Egli ha immaginato una
società moderna, pluralistica e
inclusiva, in cui ogni persona e ogni
comunità potesse vivere in libertà,
pace e sicurezza, nel rispetto
dell’innata dignità e uguaglianza di
diritti di tutti. Il futuro di questa
giovane democrazia e la salute della



sua vita politica sono essenzialmente
connessi alla fedeltà a questa visione
fondativa. Infatti, solo attraverso un
dialogo sincero e il rispetto della
legittima diversità un popolo può
riconciliare le divisioni, superare
prospettive unilaterali e riconoscere
la validità di punti di vista differenti.
Perché il vero dialogo guarda al
futuro, costruisce unità nel servizio
del bene comune ed è attento ai
bisogni di tutti i cittadini,
specialmente dei poveri, degli
svantaggiati e di coloro che non
hanno voce.

Nei mesi scorsi, lo spirito di
generosità e di solidarietà che
caratterizza la società del Bangladesh
si è manifestato molto chiaramente
nel suo slancio umanitario a favore
dei rifugiati affluiti in massa dallo
Stato di Rakhine, provvedendoli di
un riparo temporaneo e delle
necessità primarie per la vita. Questo
è stato fatto con non poco sacrificio.



Ed è stato fatto sotto gli occhi del
mondo intero. Nessuno di noi può
mancare di essere consapevole della
gravità della situazione,
dell’immenso costo richiesto di
umane sofferenze e delle precarie
condizioni di vita di così tanti nostri
fratelli e sorelle, la maggioranza dei
quali sono donne e bambini,
ammassati nei campi-profughi. È
necessario che la comunità
internazionale attui misure efficaci
nei confronti di questa grave crisi,
non solo lavorando per risolvere le
questioni politiche che hanno
condotto allo spostamento massivo di
persone, ma anche offrendo
immediata assistenza materiale al
Bangladesh nel suo sforzo di
rispondere fattivamente agli urgenti
bisogni umani.

Nonostante la mia visita sia
primariamente diretta alla Comunità
cattolica del Bangladesh, un
momento privilegiato sarà il mio

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2017/12/1/incontropace-bangladesh.html


incontro domani a Ramna con i
Responsabili ecumenici e
interreligiosi. Insieme pregheremo
per la pace e riaffermeremo il nostro
impegno a lavorare per la pace. Il
Bangladesh è noto per l’armonia che
tradizionalmente è esistita tra i
seguaci di varie religioni. Questa
atmosfera di mutuo rispetto e un
crescente clima di dialogo
interreligioso consentono ai credenti
di esprimere liberamente le loro più
profonde convinzioni sul significato
e sullo scopo della vita. Così essi
possono contribuire a promuovere i
valori spirituali che sono la base
sicura per una società giusta e
pacifica. In un mondo dove la
religione è spesso – scandalosamente
– mal utilizzata al fine di fomentare
divisione, questa testimonianza della
sua forza di riconciliazione e di
unione è quanto mai necessaria. Ciò
si è manifestato in modo
particolarmente eloquente nella
comune reazione di indignazione che

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2017/12/1/incontropace-bangladesh.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2017/12/1/incontropace-bangladesh.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2017/12/1/incontropace-bangladesh.html


ha seguito il brutale attacco
terroristico dell’anno scorso qui a
Dhaka, e nel chiaro messaggio
inviato dalle autorità religiose della
nazione per cui il santissimo nome di
Dio non può mai essere invocato per
giustificare l’odio e la violenza contro
altri esseri umani nostri simili.

I cattolici del Bangladesh, anche se
relativamente pochi di numero,
tuttavia cercano di svolgere un ruolo
costruttivo nello sviluppo del Paese,
specialmente attraverso le loro
scuole, le cliniche e i dispensari. La
Chiesa apprezza la libertà, di cui
beneficia l’intera nazione, di
praticare la propria fede e di
realizzare le proprie opere caritative,
tra cui quella di offrire ai giovani,
che rappresentano il futuro della
società, un’educazione di qualità e
un esercizio di sani valori etici e
umani. Nelle sue scuole la Chiesa
cerca di promuovere una cultura
dell’incontro che renda gli studenti



capaci di assumersi le proprie
responsabilità nella vita della
società. In effetti, la grande
maggioranza degli studenti e molti
degli insegnanti in queste scuole non
sono cristiani, ma provengono da
altre tradizioni religiose. Sono certo
che, in accordo con la lettera e lo
spirito della Costituzione nazionale,
la Comunità cattolica continuerà a
godere la libertà di portare avanti
queste buone opere come
espressione del suo impegno per il
bene comune.

Signor Presidente e cari amici,

vi ringrazio per la vostra attenzione e
vi assicuro le mie preghiere, affinché
nelle vostre nobili responsabilità
siate sempre ispirati dagli alti ideali
di giustizia e di servizio verso i vostri
concittadini. Invoco volentieri su di
voi e su tutto il popolo del



Bangladesh le divine benedizioni di
armonia e di pace. Grazie.

Santa Messa e Ordinazione
Presbiterale nel Suhrawardy
Udyan Park

Fratelli carissimi, questi nostri figli
sono stati chiamati all’ordine del
presbiterato. Riflettiamo
attentamente a quale ministero
saranno elevati nella Chiesa. Come
voi ben sapete, fratelli, il Signore
Gesù è il solo sommo sacerdote del
Nuovo Testamento; ma in lui anche
tutto il popolo santo di Dio è stato
costituito popolo sacerdotale.
Nondimeno, tra tutti i suoi discepoli,
il Signore Gesù volle sceglierne
alcuni in particolare, perché
esercitando pubblicamente nella
Chiesa in suo nome l'ufficio
sacerdotale a favore di tutti gli



uomini, continuassero la sua
personale missione di maestro,
sacerdote e pastore. Come infatti per
questo egli era stato inviato dal
Padre, così egli inviò a sua volta nel
mondo prima gli Apostoli e poi i
vescovi loro successori, ai quali
infine furono dati come collaboratori
i presbiteri, che, ad essi uniti nel
ministero sacerdotale, sono chiamati
al servizio del popolo di Dio. Dopo
matura riflessione, ora noi stiamo
per elevare all'ordine dei presbiteri
questi nostri fratelli, perché al
servizio di Cristo maestro, sacerdote
e pastore cooperino a edificare il
corpo di Cristo, che è la Chiesa, in
popolo di Dio e tempio santo dello
Spirito. Quanto a voi, figli
dilettissimi, che state per essere
promossi all'ordine del presbiterato,
considerate che esercitando il
ministero della sacra dottrina sarete
partecipi della missione di Cristo,
unico maestro. Dispensate a tutti
quella parola di Dio, che voi stessi



avete ricevuto con gioia. Leggete e
meditate assiduamente la parola del
Signore per credere ciò che avete
letto, insegnare ciò che avete appreso
nella fede, vivere ciò che avete
insegnato. Sia dunque nutrimento al
popolo di Dio la vostra dottrina, gioia
e sostegno ai fedeli di Cristo il
profumo della vostra vita, perché con
la parola e l'esempio edifichiate la
casa di Dio, che è la Chiesa. Voi
continuerete l'opera santificatrice di
Cristo. Mediante il vostro ministero il
sacrificio spirituale dei fedeli viene
reso perfetto, perché congiunto al
sacrificio di Cristo, che per le vostre
mani in nome di tutta la Chiesa viene
offerto in modo incruento sull'altare
nella celebrazione dei santi misteri.
Riconoscete dunque ciò che fate,
imitate ciò che celebrate, perché
partecipando al mistero della morte
e risurrezione del Signore, portiate la
morte di Cristo nelle vostre membra
e camminiate con lui in novità di
vita. Con il Battesimo aggregherete



nuovi fedeli al popolo di Dio; con il
sacramento della Penitenza
rimetterete i peccati nel nome di
Cristo e della Chiesa; con l'Olio santo
darete sollievo agli infermi;
celebrando i sacri riti e innalzando
nelle varie ore del giorno la
preghiera di lode e di supplica, vi
farete voce del popolo di Dio e
dell'umanità intera. Consapevoli di
essere stati scelti fra gli uomini e
costituiti in loro favore per attendere
alle cose di Dio, esercitate in letizia e
carità sincera l'opera sacerdotale di
Cristo, unicamente intenti a piacere a
Dio e non a voi stessi. Infine,
partecipando alla missione di Cristo,
capo e pastore, in comunione filiale
con il vostro vescovo, impegnatevi a
unire i fedeli in un'unica famiglia,
per condurli a Dio Padre per mezzo
di Cristo nello Spirito Santo. Abbiate
sempre davanti agli occhi l'esempio
del Buon Pastore, che non è venuto
per essere servito, ma per servire, e
per cercare e salvare ciò che era



perduto. Adesso voglio rivolgermi a
voi, cari fratelli e sorelle che siete
venuti a questa festa, a questa
grande festa di Dio nell’Ordinazione
di questi fratelli sacerdoti. So che
tanti di voi siete venuti da lontano,
con un viaggio di più di due giorni…
Grazie per la vostra generosità!
Questo indica l’amore che voi avete
per la Chiesa, questo indica l’amore
che voi avete per Gesù Cristo. Grazie
tante! Grazie tante per la vostra
generosità, grazie tante per la vostra
fedeltà. Andate avanti, con lo spirito
delle Beatitudini. E mi raccomando,
oggi, mi raccomando, pregate sempre
per i vostri sacerdoti, specialmente
per questi che oggi riceveranno il
sacramento dell’Ordine sacro. Il
popolo di Dio sostiene i sacerdoti con
la preghiera. E’ vostra responsabilità
sostenere i sacerdoti. Qualcuno di voi
potrà domandarmi: “Ma, padre,
come si fa per sostenere un
sacerdote?”. Fidatevi della vostra
generosità. Il cuore generoso che voi



avete vi dirà come sostenere i
sacerdoti. Ma il primo sostegno del
sacerdote è la preghiera. Il popolo di
Dio - cioè tutti, tutti - sostiene il
sacerdote con la preghiera. Non
stancatevi mai di pregare per i vostri
sacerdoti. Io so che lo farete. Grazie
tante! E adesso continuiamo il rito
dell’Ordinazione di questi diaconi
che saranno i vostri sacerdoti.
Grazie.

Visita alla Cattedrale

Ringrazio tutti voi che siete qui
presenti, leader cristiani, laici che
lavorano al servizio del Regno di Dio.
Semplicemente mi hanno detto che
devo fare un saluto e mi viene in
mente una parola da condividere con
voi. L’Apostolo Paolo diceva che
sentiva dentro di sé: “Guai a me se
non evangelizzo!”. Noi vogliamo che



si viva il Vangelo come una grazia,
come un tesoro, e lo abbiamo
ricevuto gratuitamente. Dobbiamo
chiedere al Signore di sentire ciò che
sentiva Paolo. Sentire quel fuoco,
quell’ansia nel cuore per
evangelizzare. Non si tratta di fare
proselitismo, no. La Chiesa, Regno di
Dio, non cresce per proselitismo,
cresce con la testimonianza. Si tratta
di mostrare con la parola e la vita il
tesoro che ci è stato donato. E questo
è evangelizzare. Io vivo così, vivo
questa parola, e che gli altri vedano;
ma non è fare proselitismo. Vi
ringrazio per quello che fate, vi
ringrazio per l’impegno, vi ringrazio
perché mostrate il dono che Dio ci ha
dato. E oso chiedervi un favore:
custodite il tesoro che Dio ci ha
donato nel Vangelo. E il modo
migliore di custodirlo è la grazia di
Dio. Perciò vi chiedo di pregare
molto, pregate molto perché venga
questa grazia e vi conservi il tesoro.
E andiamo avanti nel cammino



facendo vedere questo tesoro che Dio
ci ha donato gratuitamente e che
dobbiamo offrire agli altri
gratuitamente. Ed ora come fratelli
tutti insieme chiediamo questa grazia
gli uni per gli altri, recitando la
preghiera che Gesù ci ha insegnato.
[Padre nostro] Il Signore vi benedica
e vi protegga. Faccia splendere il suo
volto su di voi e vi mostri la sua
grazia. Vi sveli il suo volto e vi
conceda la grazia. Amen. Non
dimenticatevi di pregare per me.

Incontro con i Vescovi del
Bangladesh nella Casa dei
Sacerdoti anziani

Eminenza, Cari Fratelli
nell’Episcopato, Quanto è bene per
noi stare insieme! Ringrazio il
Cardinale Patrick [D’Rozario] per le
sue parole di introduzione, con cui



ha presentato le svariate attività
spirituali e pastorali della Chiesa in
Bangladesh. Ho particolarmente
apprezzato il suo riferimento al
lungimirante Piano Pastorale del
1985, che ha messo in luce i principi
evangelici e le priorità che hanno
guidato la vita e la missione della
comunità ecclesiale in questa
giovane nazione. La mia personale
esperienza di Aparecida, che ha
lanciato la missione continentale in
Sud America, mi ha convinto della
fecondità di tali piani, che
coinvolgono l’intero popolo di Dio in
un continuo processo di
discernimento e di azione. Mi piace
anche la durata di questo piano
pastorale, perché una delle malattie
dei piani pastorali è che muoiono
giovani. Ma questo è vivo dall’’85:
complimenti! Auguri! Si vede che è
stato ben fatto, che riflette la realtà
del Paese e i bisogni pastorali; e
riflette anche la perseveranza dei
vescovi. La realtà della comunione è



stata al cuore del Piano Pastorale e
continua ad ispirare lo zelo
missionario che distingue la Chiesa
in Bangladesh. La vostra stessa guida
episcopale è stata tradizionalmente
segnata dallo spirito di collegialità e
di mutuo sostegno. E questo è
grande! Questo spirito di affetto
collegiale viene condiviso dai vostri
sacerdoti e, tramite loro, si è
propagato alle parrocchie, alle
comunità e alle diverse forme di
apostolato delle vostre Chiese locali.
Esso trova espressione nella serietà
con cui, nelle vostre diocesi, vi
dedicate alle visite pastorali e
dimostrate concreto interesse per il
bene della vostra gente. Vi chiedo di
perseverare in questo ministero di
presenza. Voglio sottolineare che
cosa vuol dire: non solo farsi vedere -
si può farsi vedere mediante la tv -;
ma una presenza come quella di Dio
in noi, che si è fatto vicinanza, che si
è fatto prossimità nell’Incarnazione
del Verbo, nella condiscendenza,



quella condiscendenza del Padre che
ha mandato il Figlio a farsi uno di
noi. E mi piace come voi abbiate
coniato questa parola: “ministero di
presenza”. Il vescovo è uno che è
presente, che è vicino ed è prossimo.
Sempre. Ripeto: perseverare in
questo ministero di presenza, che
solo può stringere legami di
comunione unendovi ai vostri
sacerdoti, che sono vostri fratelli,
figli e collaboratori nella vigna del
Signore, e ai religiosi e alle religiose
che rendono un così fondamentale
contributo alla vita cattolica in
questo Paese. Una parola vorrei
sottolineare sui religiosi. Siamo
abituati a dire: sì, ci sono due vie di
santificazione nella Chiesa: la via
presbiterale e la via laicale. Ma le
suorine, cosa sono? Laiche? No. Per
favore, bisogna far crescere l’idea
che c’è una terza via di
santificazione: la via della vita
consacrata. Che non è un aggettivo:
“questo è un laico, una laica



consacrata”; è un sostantivo: “questo
è un consacrato, questa è una
consacrata”. Come diciamo “questo è
un laico o una laica”, e “questo è un
sacerdote”. E’ importante. Nello
stesso tempo, vi chiederei di
mostrare una vicinanza anche più
grande verso i fedeli laici. Loro
devono crescere. Bisogna
promuovere la loro effettiva
partecipazione nella vita delle vostre
Chiese particolari, non da ultimo
tramite le strutture canoniche che
fanno sì che le loro voci vengano
ascoltate e le loro esperienze
apprezzate. Riconoscete e valorizzate
i carismi dei laici, uomini e donne, e
incoraggiateli a mettere i loro doni al
servizio della Chiesa e della società
nel suo complesso. Penso qui ai
numerosi zelanti catechisti di questa
nazione - i catechisti sono i pilastri
dell’evangelizzazione! -, il cui
apostolato è essenziale alla crescita
della fede e alla formazione cristiana
delle nuove generazioni. Essi sono



veri missionari e guide di preghiera,
specie nelle zone più remote. Siate
attenti ai loro bisogni spirituali e alla
loro costante formazione nella fede. I
catechisti. Ma anche i laici che ci
aiutano e ci sono vicini, i consiglieri:
i consiglieri pastorali, i consiglieri
negli affari economici. In una
riunione avuta sei mesi fa, ho sentito
dire che forse un po’ più della metà
delle diocesi, la metà o un po’ di più,
ha i due consigli che il Diritto
Canonico ci chiede di avere: quello
pastorale e quello degli affari
economici. E l’altra metà? Questo
non può essere. Non è solo una legge,
non è solo un aiuto, è spazio per i
laici. In questi mesi di preparazione
per la prossima assemblea del Sinodo
dei Vescovi, siamo tutti sollecitati a
riflettere su come rendere meglio
partecipi i nostri giovani della gioia,
della verità e della bellezza della
nostra fede. Il Bangladesh è stato
benedetto con vocazioni al
sacerdozio – oggi l’abbiamo visto! – e



alla vita religiosa; è importante
assicurare che i candidati siano ben
preparati per comunicare le
ricchezze della fede agli altri,
particolarmente ai loro
contemporanei. In uno spirito di
comunione che unisce le generazioni,
aiutateli a prendere in mano con
gioia ed entusiasmo il lavoro che altri
hanno iniziato, sapendo che essi
stessi un giorno saranno chiamati a
loro volta a trasmetterlo.
Quell’atteggiamento interiore di
ricevere l’eredità, farla crescere e
trasmetterla: questo è lo spirito
apostolico di un presbiterio. Che i
giovani sappiano che il mondo non
incomincia con loro, che loro devono
cercare le radici, devono cercare le
radici storiche, religiose… Far
crescere quelle radici e trasmettere i
frutti. Insegnate ai giovani a non
essere sradicati; insegnate loro a
colloquiare con gli anziani. Quando
sono entrato qui [nell’Arcivescovado]
c’erano i seminaristi delle medie.



Dovevo fare loro due domande, en
passant, ma ne ho fatta una soltanto,
la prima, la più naturale: “Giocate a
calcio?”. Tutti: “Sì!”. La seconda era:
“Andate a trovare i nonni, i preti
anziani? A sentire le storie della loro
vita, del loro apostolato?”. I
formatori del seminario devono
educare i giovani seminaristi ad
ascoltare i vecchi preti: lì ci sono le
radici, lì c’è la saggezza della Chiesa.
Una notevole attività sociale della
Chiesa in Bangladesh è diretta
all’assistenza delle famiglie e,
specificamente, all’impegno per la
promozione delle donne. La gente di
questo Paese è nota per il suo amore
alla famiglia, per il suo senso di
ospitalità, per il rispetto che mostra
verso i genitori e i nonni e la cura
verso gli anziani, gli infermi e i più
indifesi. Questi valori sono
confermati ed elevati dal Vangelo di
Gesù Cristo. Una speciale espressione
di gratitudine è dovuta a tutti coloro
che lavorano silenziosamente per



sostenere le famiglie cristiane nella
loro missione di dare quotidiana
testimonianza all’amore riconciliante
del Signore e nel far conoscere il suo
potere di redenzione. Come
l’Esortazione Ecclesia in Asia ha
segnalato, «la famiglia non è
semplicemente l’oggetto della cura
pastorale della Chiesa, ma ne è anche
uno degli agenti di evengelizzazione
più efficaci» (n. 46). Un obiettivo
significativo indicato nel Piano
Pastorale, e che si è davvero
dimostrato profetico, è l’opzione per i
poveri. La Comunità cattolica in
Bangladesh può essere fiera della sua
storia di servizio ai poveri,
specialmente nelle zone più remote e
nelle comunità tribali; continua
questo servizio quotidianamente
attraverso il suo apostolato
educativo, i suoi ospedali, le cliniche
e i centri di salute, e la varietà delle
sue opere caritative. Eppure, specie
alla luce della presente crisi dei
rifugiati, vediamo quanto ancora



maggiori siano le necessità da
raggiungere! L’ispirazione per le
vostre opere di assistenza ai
bisognosi sia sempre la carità
pastorale, che è sollecita nel
riconoscere le umane ferite e
rispondere con generosità, a
ciascuno personalmente. Nel
lavorare per creare una “cultura di
misericordia” (cfr Lett. ap.
Misericordia et misera, 20). In questo
lavoro, le vostre Chiese locali
dimostrano la loro opzione per i
poveri, rafforzano la proclamazione
dell’infinita misericordia del Padre e
contribuiscono in non piccola misura
allo sviluppo integrale della loro
patria. Un importante momento della
mia visita pastorale in Bangladesh è
l’incontro interreligioso ed
ecumenico che avrà luogo
immediatamente dopo il nostro
incontro. La vostra è una nazione
dove la diversità etnica rispecchia la
diversità delle tradizioni religiose.
L’impegno della Chiesa di portare



avanti la comprensione interreligiosa
tramite seminari e programmi
didattici, come anche attraverso
contatti e inviti personali,
contribuisce al diffondersi della
buona volontà e dell’armonia.
Adoperatevi incessantemente a
costruire ponti e a promuovere il
dialogo, non solo perché questi sforzi
facilitano la comunicazione tra
diversi gruppi religiosi, ma anche
perché risvegliano le energie
spirituali necessarie per l’opera di
costruzione della nazione nell’unità,
nella giustizia e nella pace. Quando i
capi religiosi si pronunciano
pubblicamente con una sola voce
contro la violenza ammantata di
religiosità e cercano di sostituire la
cultura del conflitto con la cultura
dell’incontro, essi attingono alle più
profonde radici spirituali delle loro
varie tradizioni. Essi provvedono
anche un inestimabile servizio per il
futuro dei loro Paesi e del nostro
mondo insegnando ai giovani la via



della giustizia: «occorre
accompagnare e far maturare
generazioni che rispondano alla
logica incendiaria del male con la
paziente ricerca del bene» (Discorso
ai partecipanti alla Conferenza
internazionale per la pace, Al-Azhar,
Il Cairo, 28 aprile 2017). Cari
confratelli Vescovi, sono grato al
Signore per questi momenti di
conversazione e condivisione
fraterna. Sono anche contento che
questo Viaggio Apostolico, che mi ha
condotto in Bangladesh, mi ha
permesso di testimoniare la vitalità e
il fervore missionario della Chiesa in
questa nazione. Nel presentare al
Signore le gioie e le difficoltà delle
vostre comunità locali, chiediamo
insieme una rinnovata effusione
dello Spirito Santo, perché ci conceda
«il coraggio di annunciare la novità
del Vangelo con audacia – parrhesía –
a voce alta e in ogni tempo e luogo,
anche controcorrente» (Esort. ap.
Evangelii gaudium, 259). Possano i



sacerdoti, i religiosi, i consacrati e le
consacrate, e i fedeli laici affidati alla
vostra cura pastorale, trovare una
sempre rinnovata forza nei loro
sforzi di essere «evangelizzatori che
annuncino la Buona Notizia non solo
con le parole, ma soprattutto con una
vita trasfigurata dalla presenza di
Dio» (ibid.). A tutti voi, con grande
affetto, imparto la mia benedizione, e
vi chiedo, per favore, di pregare per
me. Grazie.

Incontro Interreligioso ed
Ecumenico per la pace

Discorso del Santo Padre

Il nostro incontro, che riunisce i
rappresentanti delle diverse
comunità religiose di questo Paese,
costituisce un momento molto
significativo della mia visita in
Bangladesh. Ci siamo radunati per



approfondire la nostra amicizia e per
esprimere il comune desiderio del
dono di una pace genuina e
duratura. Il mio ringraziamento va al
Cardinale D’Rozario per le sue gentili
parole di benvenuto e a quanti mi
hanno accolto con calore a nome
delle comunità musulmana, induista,
buddista, cristiana e anche della
società civile. Sono grato al Vescovo
anglicano di Dhaka per la sua
presenza, alle varie comunità
cristiane e a tutti coloro che hanno
contribuito a rendere possibile
questa riunione. Le parole che
abbiamo ascoltato, ma anche i canti e
le danze che hanno animato la nostra
assemblea, ci hanno parlato in modo
eloquente del desiderio di armonia,
fraternità e pace contenuto negli
insegnamenti delle religioni del
mondo. Possa il nostro incontro di
questo pomeriggio essere un chiaro
segno degli sforzi dei leader e dei
seguaci delle religioni presenti in
questo Paese a vivere insieme nel



rispetto reciproco e nella buona
volontà. In Bangladesh, dove il
diritto alla libertà religiosa è un
principio fondamentale, questo
impegno sia un richiamo rispettoso
ma fermo a chi cercherà di
fomentare divisione, odio e violenza
in nome della religione. È un segno
particolarmente confortante dei
nostri tempi che i credenti e le
persone di buona volontà si sentano
sempre più chiamati a cooperare alla
formazione di una cultura
dell’incontro, del dialogo e della
collaborazione al servizio della
famiglia umana. Ciò richiede più che
una mera tolleranza. Ci stimola a
tendere la mano all’altro in
atteggiamento di reciproca fiducia e
comprensione, per costruire un’unità
che comprenda la diversità non
come minaccia, ma come potenziale
fonte di arricchimento e crescita. Ci
esorta a coltivare una apertura del
cuore, in modo da vedere gli altri
come una via, non come un ostacolo.



Permettetemi di esplorare
brevemente alcune caratteristiche
essenziali di questa “apertura del
cuore” che è la condizione per una
cultura dell’incontro. In primo luogo,
essa è una porta. Non è una teoria
astratta, ma un’esperienza vissuta. Ci
permette di intraprendere un dialogo
di vita, non un semplice scambio di
idee. Richiede buona volontà e
accoglienza, ma non deve essere
confusa con l’indifferenza o la
reticenza nell’esprimere le nostre
convinzioni più profonde.
Impegnarsi fruttuosamente con
l’altro significa condividere le nostre
diverse identità religiose e culturali,
ma sempre con umiltà, onestà e
rispetto. L’apertura del cuore è anche
simile ad una scala che raggiunge
l’Assoluto. Ricordando questa
dimensione trascendente della
nostra attività, ci rendiamo conto
della necessità di purificare i nostri
cuori, in modo da poter vedere tutte
le cose nella loro prospettiva più



vera. Ad ogni passo la nostra visuale
diventerà più chiara e riceveremo la
forza per perseverare nell’impegno
di comprendere e valorizzare gli altri
e il loro punto di vista. In questo
modo, troveremo la saggezza e la
forza necessarie per tendere a tutti la
mano dell’amicizia. L’apertura del
cuore è anche un cammino che
conduce a ricercare la bontà, la
giustizia e la solidarietà. Conduce a
cercare il bene del nostro prossimo.
Nella sua Lettera ai cristiani di Roma,
San Paolo ha così esortato: «Non
lasciarti vincere dal male, ma vinci il
male con il bene» (12,21). Questo è
un atteggiamento che tutti noi
possiamo imitare. La sollecitudine
religiosa per il bene del nostro
prossimo, che scaturisce da un cuore
aperto, scorre come un grande fiume,
irrigando le terre aride e deserte
dell’odio, della corruzione, della
povertà e della violenza che tanto
danneggiano la vita umana, dividono
le famiglie e sfigurano il dono della



creazione. Le diverse comunità
religiose del Bangladesh hanno
abbracciato questa strada in modo
particolare nell’impegno per la cura
della terra, nostra casa comune, e
nella risposta ai disastri naturali che
hanno afflitto la nazione negli ultimi
anni. Penso anche alla comune
manifestazione di dolore, preghiera e
solidarietà che ha accompagnato il
tragico crollo del Rana Plaza, che
rimane impresso nella mente di tutti.
In queste diverse espressioni,
vediamo quanto il cammino della
bontà conduce alla cooperazione al
servizio degli altri. Uno spirito di
apertura, accettazione e
cooperazione tra i credenti non solo
contribuisce a una cultura di
armonia e di pace; esso ne è il cuore
pulsante. Quanto ha bisogno il
mondo di questo cuore che batte con
forza, per contrastare il virus della
corruzione politica, le ideologie
religiose distruttive, la tentazione di
chiudere gli occhi di fronte alle



necessità dei poveri, dei rifugiati,
delle minoranze perseguitate e dei
più vulnerabili! Quanta apertura è
necessaria per accogliere le persone
del nostro mondo, specialmente i
giovani, che a volte si sentono soli e
sconcertati nel ricercare il senso
della vita! Cari amici, vi ringrazio per
i vostri sforzi nel promuovere la
cultura dell’incontro, e prego che,
con la dimostrazione del comune
impegno dei seguaci delle religioni a
discernere il bene e a metterlo in
pratica, aiuteremo tutti i credenti a
crescere nella saggezza e nella
santità, e a cooperare per costruire
un mondo sempre più umano, unito
e pacifico. Apro il mio cuore a tutti
voi e vi ringrazio ancora una volta
per la vostra accoglienza.
Ricordiamoci vicendevolmente nelle
nostre preghiere.

Parole del Santo Padre al gruppo di
profughi Rohingya



Cari fratelli e sorelle, noi tutti vi
siamo vicini. E’ poco quello che noi
possiamo fare perché la vostra
tragedia è molto grande. Ma
facciamo spazio nel nostro cuore. A
nome di tutti, di quelli che vi
perseguitano, di quelli che hanno
fatto del male, soprattutto per
l’indifferenza del mondo, vi chiedo
perdono. Perdono. Tanti di voi mi
avete detto del cuore grande del
Bangladesh che vi ha accolto. Adesso
io mi appello al vostro cuore grande
perché sia capace di darci il perdono
che chiediamo.

Cari fratelli e sorelle, il racconto
ebreo-cristiano della creazione dice
che il Signore che è Dio ha creato
l’uomo a sua immagine e
somiglianza. Tutti noi siamo questa
immagine. Anche questi fratelli e
sorelle. Anche loro sono immagine
del Dio vivente. Una tradizione delle
vostre religioni dice che Dio,
all’inizio, ha preso un po’ di sale e



l’ha buttato nell’acqua, che era
l’anima di tutti gli uomini; e ognuno
di noi porta dentro un po’ del sale
divino. Questi fratelli e sorelle
portano dentro il sale di Dio.

Cari fratelli e sorelle, soltanto
facciamo vedere al mondo cosa fa
l’egoismo del mondo con l’immagine
di Dio. Continuiamo a far loro del
bene, ad aiutarli; continuiamo a
muoverci perché siano riconosciuti i
loro diritti. Non chiudiamo i cuori,
non guardiamo dall’altra parte. La
presenza di Dio, oggi, anche si
chiama “Rohingya”. Ognuno di noi,
dia la propria risposta.

Incontro con i Sacerdoti, Religiosi/
e, Consacrati, Seminaristi e
Novizie nella Chiesa del Santo
Rosario



Parole pronunciate a braccio dal
Santo Padre

Cari fratelli e sorelle, grazie
all’Arcivescovo Costa per la sua
introduzione, e grazie per i vostri
interventi. Qui ho un discorso
preparato di otto pagine… Ma noi
siamo venuti qui ad ascoltare il Papa
e non per annoiarci! Per questo
consegnerò il discorso al Signor
Cardinale, che lo farà tradurre in
bengalese, e io vi dirò quello che mi
viene nel cuore. Non so se sarà
migliore o peggiore, ma vi assicuro
che sarà meno noioso! Quando sono
entrato e vi ho salutato, mi è venuta
in mente un’immagine del profeta
Isaia, precisamente della prima
Lettura che leggeremo martedì
prossimo: “In quei giorni, spunterà
un piccolo germoglio dalla casa di
Israele. Quel germoglio crescerà,
crescerà, e sarà pieno dello Spirito di
Dio, lo Spirito di sapienza, di
intelligenza, di scienza, di pietà, di



timor di Dio” (cfr 11,1-2). Isaia, in un
certo senso, descrive qui gli aspetti
piccoli e grandi della vita di fede,
della vita di servizio a Dio. E
parlando di vita di fede e di servizio
a Dio, riguarda voi, che siete uomini
e donne di fede, e che servite Dio.
Iniziamo dal germoglio. Germoglio
ciò che sta nel terreno, e questo è il
seme. Il seme non è né tuo né mio: il
seme lo semina Dio, ed è Dio che lo fa
crescere. Ognuno di noi può dire: “Io
sono il germoglio”. Sì, ma non per
merito tuo, ma del seme che ti fa
crescere. E io cosa devo fare?
Annaffiarlo, annaffiarlo. Perché
cresca e giunga alla pienezza dello
spirito. E’ quello che voi dovete dare
come testimonianza. Come si può
annaffiare questo seme? Curandolo.
Curando il seme e curando il
germoglio che comincia a crescere!
Curare la vocazione che abbiamo
ricevuto. Come si cura un bambino,
come si cura un malato, come si cura
un anziano. La vocazione si cura con



tenerezza umana. Se nelle nostre
comunità, nei nostri presbitéri
manca questa dimensione di
tenerezza umana, il germoglio
rimane piccolo, non cresce, e
potrebbe anche seccarsi. Bisogna
curarlo con tenerezza, perché ogni
fratello del presbiterio, ogni fratello
della conferenza episcopale, ogni
fratello e sorella della mia comunità
religiosa, ogni fratello seminarista è
un seme di Dio. E Dio lo guarda con
tenerezza di padre. E’ vero: di notte,
viene il nemico e semina un altro
seme, e c’è il rischio che il seme
buono rimanga soffocato dal seme
cattivo. Com’è brutta la zizzania nei
presbitéri… che brutta la zizzania
nelle conferenze episcopali… che
brutta la zizzania nelle comunità
religiose e nei seminari. Curare il
germoglio, il germoglio del buon
seme, e vedere come cresce; vedere
come si distingue dal cattivo seme e
dall’erbaccia. Uno di voi – credo che
sia stato Marcel – ha detto:



“discernere ogni giorno come cresce
la mia vocazione”. Curare vuol dire
discernere. E rendersi conto che la
pianta che cresce, se va da una parte,
cresce bene; se invece va da un’altra
parte, cresce male. E rendermi conto
di quando sta crescendo male, o
quando ci sono compagnie o persone
o situazioni che ne minacciano la
crescita. Discernere. E si può
discernere soltanto quando si ha un
cuore che prega. Pregare. Curare
significa pregare. E’ chiedere a Colui
che ha seminato il seme che mi
insegni ad annaffiarlo. E se io sono in
crisi, o mi sono addormentato, che la
annaffi un pochino per me. Pregare
significa chiedere al Signore di
prendersi cura di noi, di darci la
tenerezza che noi dobbiamo dare
agli altri. Questa è la prima idea che
vorrei darvi: l’idea di prendersi cura
del seme affinché il germoglio cresca
fino alla pienezza della sapienza di
Dio. Curarlo con attenzione, curarlo
con la preghiera, curarlo con il



discernimento. Curarlo con
tenerezza. Perché così Dio si prende
cura di noi: con tenerezza di padre.
La seconda idea che mi viene è che in
questo giardino del Regno di Dio non
c’è un seme soltanto: ci sono migliaia
e migliaia di germogli, tutti noi siamo
germogli. E non è facile fare
comunità. Non è facile. Le passioni
umane, i difetti, i limiti minacciano
sempre la vita comunitaria,
minacciano la pace. La comunità di
vita consacrata, la comunità del
seminario, la comunità del
presbiterio e la comunità della
conferenza episcopale devono
sapersi difendere da ogni tipo di
divisione. Ieri abbiamo ringraziato
Dio per l’esempio che il Bangladesh
sa dare in ambito di dialogo
interreligioso. Uno di quelli che
hanno parlato ha citato una frase del
Cardinale Tauran, quando disse che
il Bangladesh è il miglior esempio di
armonia nel dialogo interreligioso.
[applauso] E questo applauso è per il



Cardinale Tauran. Se ieri abbiamo
detto questo del dialogo
interreligioso, faremo il contrario
all’interno della nostra fede, della
nostra confessione cattolica, delle
nostre comunità? Anche qui il
Bangladesh dev’essere esempio di
armonia! Sono molti i nemici
dell’armonia, sono molti. Mi piace
citarne uno, che basta come esempio.
Forse qualcuno mi può criticare
perché sono ripetitivo, ma per me è
fondamentale. Il nemico
dell’armonia in una comunità
religiosa, in un presbiterio, in un
episcopato, in un seminario è lo
spirito del pettegolezzo. E questo non
l’ho inventato io: duemila anni fa, lo
disse un certo Giacomo in una
Lettera che scrisse alla Chiesa. La
lingua, fratelli e sorelle, la lingua!
Quello che distrugge una comunità è
il parlare male degli altri.
Sottolineare i difetti degli altri. Ma
non dirlo all’interessato, ma dirlo ad
altri, e così creare un ambiente di



sfiducia, un ambiente di sospetto, un
ambiente in cui non c’è pace e c’è
divisione. C’è una cosa che mi piace
dire come immagine di ciò che è lo
spirito del pettegolezzo: è terrorismo.
Sì, terrorismo. Perché chi parla male
di un altro non lo fa pubblicamente.
Il terrorista non dice pubblicamente:
“Sono un terrorista”. E chi parla male
di un altro, lo fa di nascosto: parla
con uno, lancia la bomba e se ne va.
E quella bomba distrugge. E lui se ne
va, tranquillamente, a lanciare
un’altra bomba. Cara sorella, caro
fratello, quando hai voglia di parlar
male di un altro, morditi la lingua!
La cosa più probabile è che ti si gonfi,
ma non farai male a tuo fratello o a
tua sorella. Lo spirito di divisione.
Quante volte nelle Lettere di San
Paolo leggiamo del dolore che aveva
San Paolo quando nella Chiesa
entrava questo spirito. Certo, voi mi
potete chiedere: “Padre, però, se
vedo un difetto in un fratello, in una
sorella, e voglio correggerlo, o voglio



dirlo, ma non posso tirare la bomba,
cosa posso fare?”. Puoi fare due cose,
non dimenticarle. La prima, se è
possibile – perché non sempre è
possibile – dirlo alla persona, faccia a
faccia. Gesù ci dà questo consiglio. E’
vero che qualcuno mi può dire: “No,
non si può fare, Padre, perché è una
persona complicata”. Come te,
complicata. Va bene, Può darsi che
per prudenza non sia opportuno.
Secondo principio: se non puoi dirlo
alla persona, dillo a chi può porre
rimedio, e a nessun altro. O lo dici in
faccia, o lo dici a chi può porre
rimedio, ma in privato, con carità.
Quante comunità – non parlo per
sentito dire, parlo di quello che ho
visto –, quante comunità ho visto
distruggersi per lo spirito del
pettegolezzo! Per favore, mordetevi
la lingua in tempo! E la terza cosa
che vi volevo dire – così almeno non
è troppo noioso… dopo avrete la
parte noiosa nel testo scritto – è
cercare di avere, chiedere e avere,



uno spirito di gioia. Senza gioia non
si può servire Dio. Io chiedo a
ciascuno di voi – ma rispondete
dentro di voi, non ad alta voce:
“Come va la tua gioia?”. Vi assicuro
che è veramente triste incontrare
sacerdoti, consacrati o consacrate,
seminaristi, vescovi amareggiati, con
una faccia triste, che viene voglia di
chiedere: “Con cosa hai fatto
colazione stamattina, con l’aceto?”.
Faccia di aceto. Quell’amarezza del
cuore, quando viene il seme cattivo e
dice: “Ah guarda, quello l’hanno fatto
superiore… quella l’hanno fatta
superiora… quello l’hanno fatto
vescovo… e a me lasciano da parte”.
Lì non c’è gioia. Santa Teresa – la
grande – ha una frase che è una
maledizione; la dice alle sue
monache: “Guai alla monaca che
dice: Mi hanno fatto un’ingiustizia!
Usa l’espressione spagnola
“sinrazón”, nel senso di ingiustizia.
Quando lei incontrava una suora che
si lamentava perché “non mi hanno



dato quello che mi dovevano dare” o
“non mi hanno promosso”, “non mi
hanno fatto priora” o qualcosa del
genere, guai a quella monaca: è sulla
brutta strada. Gioia. Gioia anche nei
momenti difficili. Quella gioia che, se
non può essere riso, perché il dolore
è grande, è pace. Mi viene in mente
una scena dell’altra Teresa, la
piccola, Teresa di Gesù Bambino. Lei
doveva accompagnare, tutte le sere,
al refettorio una monaca vecchia,
intrattabile, sempre arrabbiata,
molto malata, poveretta, che si
lamentava di tutto. E in qualsiasi
punto la toccasse, diceva: “No, che mi
fa male!”. Una sera, mentre la
accompagnava attraverso il chiostro,
sentì da una casa vicina la musica di
una festa, la musica di gente che si
stava divertendo, brava gente, come
anche lei aveva fatto e aveva visto
farlo alle sue sorelle, e si immaginò
la gente che ballava, e disse: “La mia
grande gioia è questa, e non la
cambio con nessun’altra”. Anche nei



momenti problematici, di difficoltà
nella comunità – sopportare a volte
un superiore o una superiora un po’
“strani” – anche in questi momenti
dire: “Sono contento, Signore. Sono
contento”, come diceva Sant’Alberto
Hurtado. La gioia del cuore. Vi
assicuro che mi dà tanta tenerezza
quando incontro sacerdoti, vescovi o
suore anziani, che hanno vissuto la
vita con pienezza. I loro occhi sono
indescrivibili, così pieni di gioia e di
pace. Quelli che non hanno vissuto
così la loro vita, Dio è buono, Dio li
cura, ma mancano di quella luce
negli occhi che hanno quelli sono
stati gioioso nella vita. Provate a
cercare – soprattutto si vede nelle
donne – provate a cercare nelle suore
vecchie, quelle suore che hanno
passato tutta la vita a servire, con
tanta gioia e pace: hanno degli occhi
furbi, brillanti… Perché hanno la
sapienza dello Spirito Santo. Il
piccolo germoglio, in questi vecchi, in
queste vecchie, è diventato la



pienezza dei sette doni dello Spirito
Santo. Ricordatevi di questo martedì
prossimo, quando ascolterete la
Lettura nella Messa, e chiedetevi: Sto
curando il germoglio? Annaffio il
germoglio? Mi prendo cura del
germoglio negli altri? Ho paura di
essere terrorista e, per questo, non
parlo mai male degli altri e mi apro
al dono della gioia? A tutti voi auguro
che, come il vino buono, la vita vi
faccia maturare fino alla fine, e i
vostri occhi brillino di quella furbizia
buona, di gioia e di pienezza dello
Spirito Santo. Pregate per me come io
prego per voi.

Discorso preparato dal Santo
Padre

Cari fratelli e sorelle, sono molto
contento di essere con voi. Ringrazio
l’Arcivescovo Moses [Costa] per il
caloroso saluto a nome vostro. Sono
grato specialmente a quanti hanno
offerto le loro testimonianze e



condiviso con noi il loro amore per
Dio. Esprimo anche la mia
gratitudine a Padre Mintu [Palma]
per aver composto la preghiera che
tra poco reciteremo alla Madonna. In
quanto successore di Pietro è mio
dovere confermarvi nella fede. Ma
vorrei che sappiate che oggi,
attraverso le vostre parole e la vostra
presenza, anche voi confermate me
nella fede e mi date una grande gioia.
La Comunità cattolica in Bangladesh
è piccola. Ma siete come il granello di
senape che Dio porta a maturazione
a suo tempo. Mi rallegro di vedere
come questo granello stia crescendo
e di essere testimone diretto della
fede profonda che Dio vi ha dato (cfr
Mt 13,31-32). Penso ai missionari
devoti e fedeli che hanno piantato e
curato questo granello di fede per
quasi cinque secoli. Tra poco visiterò
il cimitero e pregherò per questi
uomini e donne che con tanta
generosità hanno servito questa
Chiesa locale. Volgendo lo sguardo a



voi, vedo missionari che proseguono
questa santa opera. Vedo anche
molte vocazioni nate in questa terra:
sono un segno delle grazie con cui il
Signore la sta benedicendo. Sono
particolarmente lieto della presenza
tra noi delle suore di clausura, e delle
loro preghiere. È bello che il nostro
incontro abbia luogo in quest’antica
Chiesa del Santo Rosario. Il Rosario è
una magnifica meditazione sui
misteri della fede che sono la linfa
vitale della Chiesa, una preghiera che
forgia la vita spirituale e il servizio
apostolico. Che siamo sacerdoti,
religiosi, consacrati, seminaristi o
novizi, la preghiera del Rosario ci
stimola a dare le nostre vite
completamente a Cristo, in unione
con Maria. Ci invita a partecipare
alla sollecitudine di Maria nei
riguardi di Dio al momento
dell’Annunciazione, alla
compassione di Cristo per tutta
l’umanità quando è appeso alla croce
e alla gioia della Chiesa quando



riceve il dono dello Spirito Santo dal
Signore risorto. La sollecitudine di
Maria. C’è stata, in tutta la storia, una
persona sollecita quanto Maria al
momento dell’annunciazione? Dio la
preparò per quel momento ed ella
rispose con amore e fiducia. Così
pure il Signore ha preparato
ciascuno di noi e ci ha chiamati per
nome. Rispondere a tale chiamata è
un processo che dura tutta la vita.
Ogni giorno siamo chiamati a
imparare ad essere più solleciti nei
riguardi del Signore nella preghiera,
meditando le sue parole e cercando
di discernere la sua volontà. So che il
lavoro pastorale e l’apostolato
richiedono da voi molto, e che le
vostre giornate sono spesso lunghe e
vi lasciano stanchi. Ma non possiamo
portare il nome di Cristo o
partecipare alla sua missione senza
essere anzitutto uomini e donne
radicati nell’amore, accesi
dall’amore, attraverso l’incontro
personale con Gesù nell’Eucaristia e



nelle parole della Sacra Scrittura.
Padre Abel, tu ci hai ricordato questo
quando hai parlato dell’importanza
di coltivare un’intima relazione con
Gesù, perché lì sperimentiamo la sua
misericordia e attingiamo una
rinnovata energia per servire gli
altri. La sollecitudine per il Signore ci
permette di vedere il mondo
attraverso i suoi occhi e di diventare
così più sensibili alle necessità di
quanti serviamo. Cominciamo a
comprendere le loro speranze e gioie,
le paure e i pesi, vediamo più
chiaramente i molti talenti, carismi e
doni che essi apportano per edificare
la Chiesa nella fede e nella santità.
Fratel Lawrence, quando parlavi del
tuo eremo, ci hai aiutati a
comprendere l’importanza di
prenderci cura delle persone per
saziare la loro sete spirituale. Che
tutti voi possiate, nella grande
varietà del vostro apostolato, essere
una fonte di ristoro spirituale e di
ispirazione per coloro che servite,



rendendoli capaci di condividere i
loro doni sempre più pienamente tra
di loro, facendo progredire la
missione della Chiesa. La
compassione di Cristo. Il Rosario ci
introduce nella meditazione della
passione e morte di Gesù. Entrando
più in profondità in questi misteri
del dolore, giungiamo a conoscere la
loro forza salvifica e siamo
confermati nella chiamata a esserne
partecipi con la nostra vita, con la
compassione e il dono di sé. Il
sacerdozio e la vita religiosa non
sono carriere. Non sono veicoli per
avanzare. Sono un servizio, una
partecipazione all’amore di Cristo
che si sacrifica per il suo gregge.
Conformandoci quotidianamente a
Colui che amiamo, giungiamo ad
apprezzare il fatto che le nostre vite
non ci appartengono. Non siamo più
noi che viviamo, ma Cristo vive in
noi (cfr Gal 2,20). Incarniamo questa
compassione quando
accompagniamo le persone,



specialmente nei loro momenti di
sofferenza e di prova, aiutandole a
trovare Gesù. Padre Franco, grazie
per aver messo questo aspetto in
primo piano: ciascuno di noi è
chiamato a essere un missionario,
portando l’amore misericordioso di
Cristo a tutti, specialmente a quanti
si trovano alle periferie delle nostre
società. Sono particolarmente grato
perché in tanti modi molti di voi
sono impegnati nei campi
dell’impegno sociale, della sanità e
dell’educazione, servendo alle
necessità delle vostre comunità locali
e dei tanti migranti e rifugiati che
arrivano nel Paese. Il vostro servizio
alla più ampia comunità umana, in
particolare a coloro che si trovano
maggiormente nel bisogno, è
prezioso per edificare una cultura
dell’incontro e della solidarietà. La
gioia della Chiesa. Infine, il Rosario ci
riempie di gioia per il trionfo di
Cristo sulla morte, la sua ascensione
alla destra del Padre e l’effusione



dello Spirito Santo sul mondo. Tutto
il nostro ministero è volto a
proclamare la gioia del Vangelo.
Nella vita e nell’apostolato, siamo
tutti ben consapevoli dei problemi
del mondo e delle sofferenze
dell’umanità, ma non perdiamo mai
la fiducia nel fatto che la forza
dell’amore di Cristo prevale sul male
e sul Principe della menzogna, che
cerca di trarci in inganno. Non
lasciatevi mai scoraggiare dalle
vostre mancanze o dalle sfide del
ministero. Se rimanete solleciti verso
il Signore nella preghiera e
perseverate nell’offrire la
compassione di Cristo ai vostri
fratelli e sorelle, allora il Signore
riempirà certamente i vostri cuori
della confortante gioia del suo Santo
Spirito. Suor Mary Chandra, tu hai
condiviso con noi la gioia che sgorga
dalla tua vocazione religiosa e dal
carisma della tua Congregazione.
Marcelius, anche tu ci hai parlato
dell’amore che tu e i tuoi compagni



di seminario avete per la vocazione
al sacerdozio. Entrambi ci avete
ricordato che siamo chiamati tutti e
quotidianamente a rinnovare e
approfondire la nostra gioia nel
Signore sforzandoci di imitarlo
sempre più pienamente. All’inizio,
questo può sembrare difficile, ma
riempie i nostri cuori di gioia
spirituale. Perché ogni giorno
diventa un’opportunità per
ricominciare, per rispondere di
nuovo al Signore. Non scoraggiatevi
mai, perché la pazienza del Signore è
per la nostra salvezza (cfr 2 Pt 3,15).
Rallegratevi nel Signore sempre! Cari
fratelli e sorelle, vi ringrazio per la
vostra fedeltà nel servire Cristo e la
sua Chiesa attraverso il dono della
vostra vita. Assicuro a tutti voi la mia
preghiera e ve la chiedo per me.
Rivolgiamoci ora alla Madonna,
Regina del Santo Rosario,
chiedendole che ottenga a tutti noi la
grazia di crescere in santità e di
essere testimoni sempre più gioiosi



della forza del Vangelo, per portare
guarigione, riconciliazione e pace al
nostro mondo.

Saluto davanti alla Chiesa del
Santo Rosario

Vi saluto e vi ringrazio di questa
gioia, di questa accoglienza. Grazie
tante a voi. E vorrei chiedervi una
cosa: pregate per me. Me lo
promettete? [“Sì!”] Ah, bene. E vorrei
darvi un suggerimento, voglio darvi
un consiglio. La sera, prima di
andare a dormire, pregate un’Ave
Maria alla Vergine. Ogni notte, prima
di andare a letto, pregare alla
Madonna un’Ave Maria. Lo farete?
[“Sì!”] E adesso preghiamo la
Madonna tutti insieme. Ave o Maria,
… [Benedizione] Thank you very
much.

Incontro con i giovani



Cari giovani, cari amici, buonasera!
Sono grato a tutti voi per la vostra
calorosa accoglienza. Ringrazio
Mons. Gervas [Rozario] per le sue
gentili parole, Upasana e Anthony
per le loro testimonianze. C’è
qualcosa di unico nei giovani: voi
siete sempre pieni di entusiasmo,
sempre. E questo è bello. E io mi
sento ringiovanire ogni volta che vi
incontro. Upasana, tu hai parlato di
questo nella tua testimonianza, hai
detto di essere davvero “molto
entusiasta”, e io posso vederlo e
anche percepirlo. Questo entusiasmo
giovanile si collega con lo spirito di
avventura. Uno dei vostri poeti
nazionali, Kazi Nazrul Islam, lo ha
espresso, definendo la gioventù del
Paese «impavida», «abituata a
strappar fuori la luce dal ventre
dell’oscurità». È bello questo! I
giovani sono sempre pronti a
proiettarsi in avanti, a far accadere
le cose e a rischiare. Vi incoraggio ad
andare avanti con questo entusiasmo



nelle circostanze buone e in quelle
cattive. Andare avanti, specialmente
in quei momenti nei quali vi sentite
oppressi dai problemi e dalla
tristezza e, guardandovi intorno,
sembra che Dio non appaia
all’orizzonte. Ma, andando in avanti,
assicuratevi di scegliere la strada
giusta. Cosa vuol dire? Vuol dire
saper viaggiare nella vita, non
girovagare senza meta. Io vi faccio
una domanda: voi viaggiate o
girovagate? Cosa fate, viaggiate o
girovagate? La nostra vita non è
senza direzione, ha uno scopo, uno
scopo datoci da Dio. Egli ci guida,
orientandoci con la sua grazia. È
come se avesse posizionato dentro di
noi un software, che ci aiuta a
discernere il suo programma divino
e a rispondergli nella libertà. Ma,
come ogni software, anch’esso
necessita di essere costantemente
aggiornato. Tenete aggiornato il
vostro programma, prestando ascolto
al Signore e accettando la sfida di



fare la sua volontà. Il software
aggiornato. È un po’ triste quando il
software non è aggiornato; ed è
ancora più triste quando è guasto e
non serve. Anthony, hai fatto
riferimento a questa sfida nella tua
testimonianza, quando hai detto che
siete uomini e donne che stanno
«crescendo in un mondo fragile che
reclama sapienza». Hai usato la
parola “sapienza” e, così facendo, ci
hai fornito la chiave. Quando si passa
dal viaggiare al girovagare senza
meta, tutta la sapienza è persa! La
sola cosa che ci orienta e ci fa andare
avanti sul giusto sentiero è la
sapienza, la sapienza che nasce dalla
fede. Non è la falsa sapienza di
questo mondo. E’ la sapienza che si
intravede negli occhi dei genitori e
dei nonni, che hanno posto la loro
fiducia in Dio. Come cristiani,
possiamo vedere nei loro occhi la
luce della presenza di Dio, la luce che
hanno scoperto in Gesù, che è la
sapienza stessa di Dio (cfr 1 Cor 1,24).



Per ricevere questa sapienza
dobbiamo guardare il mondo, le
nostre situazioni, i nostri problemi,
tutto con gli occhi di Dio. Riceviamo
questa sapienza quando cominciamo
a vedere le cose con gli occhi di Dio,
ad ascoltare gli altri con gli orecchi di
Dio, ad amare col cuore di Dio e a
valutare le cose coi valori di Dio.
Questa sapienza ci aiuta a
riconoscere e respingere le false
promesse di felicità. Ce ne sono
tante! Una cultura che fa false
promesse non può liberare, porta
solo a un egoismo che riempie il
cuore di oscurità e amarezza. La
sapienza di Dio, invece, ci aiuta a
sapere come accogliere e accettare
coloro che agiscono e pensano
diversamente da noi. È triste quando
cominciamo a chiuderci nel nostro
piccolo mondo e ci ripieghiamo su
noi stessi. Allora facciamo nostro il
principio del “come dico io o
arrivederci”. E questo è un cattivo
principio: “O si fa come dico io o ciao,



arrivederci”. Questo non aiuta. E
quando usiamo questo principio
rimaniamo intrappolati, chiusi in noi
stessi. Quando un popolo, una
religione o una società diventano un
“piccolo mondo”, perdono il meglio
che hanno e precipitano in una
mentalità presuntuosa, quella dell’“io
sono buono, tu sei cattivo”. Tu,
Upasana, hai evidenziato le
conseguenze di questo modo di
pensare, quando hai detto:
«Perdiamo la direzione e perdiamo
noi stessi» e «la vita ci diventa
insensata». Ha detto bene! La
sapienza di Dio ci apre agli altri. Ci
aiuta a guardare oltre le nostre
comodità personali e le false
sicurezze che ci fanno diventare
ciechi davanti ai grandi ideali che
rendono la vita più bella e degna di
esser vissuta. Sono contento che,
insieme ai cattolici, ci siano con noi
molti giovani amici musulmani e di
altre religioni. Col trovarvi insieme
qui oggi mostrate la vostra



determinazione nel promuovere un
clima di armonia, dove si tende la
mano agli altri, malgrado le vostre
differenze religiose. Questo mi
ricorda un’esperienza che ebbi a
Buenos Aires, in una nuova
parrocchia situata in un’area
estremamente povera. Un gruppo di
studenti stava costruendo alcuni
locali per la parrocchia e il sacerdote
mi aveva invitato ad andare a
trovarli. Così andai e quando arrivai
in parrocchia il sacerdote me li
presentò uno dopo l’altro, dicendo:
«Questo è l’architetto, è ebreo, questo
è comunista, questo è cattolico
praticante» (Saluto ai giovani del
Centro culturale P.F. Varela, L’Avana,
20 settembre 2015). Quegli studenti
erano tutti diversi, ma stavano tutti
lavorando per il bene comune.
Questo è importante! Non
dimenticatevi: diversi, ma lavorando
per il bene comune, in armonia!
Avete capito? Questa è l’armonia
bella che si percepisce qui nel



Bangladesh. Quegli studenti, diversi
tra loro, erano aperti all’amicizia
sociale e determinati a dire “no” a
tutto ciò che avrebbe potuto
distoglierli dal proposito di stare
insieme e aiutarsi a vicenda. La
sapienza di Dio ci aiuta anche a
guardare oltre noi stessi per
riconoscere la bontà del nostro
patrimonio culturale. La vostra
cultura vi insegna a rispettare gli
anziani. Questo è molto importante.
Come ho detto prima, gli anziani ci
aiutano ad apprezzare la continuità
delle generazioni. Portano con sé la
memoria e la sapienza esperienziale,
che ci aiuta ad evitare di ripetere gli
errori del passato. Gli anziani hanno
“il carisma di colmare le distanze”, in
quanto assicurano che i valori più
importanti vengano tramandati ai
figli e ai nipoti. Attraverso le loro
parole, il loro amore, il loro affetto e
la loro presenza, comprendiamo che
la storia non è iniziata con noi, ma
che siamo parte di un antico



“viaggiare” e che la realtà è più
grande di noi. Parlate con i vostri
genitori e i vostri nonni; non passate
tutta la giornata col cellulare,
ignorando il mondo attorno a voi!
Parlate con i nonni, loro vi daranno
sapienza. Upasana e Anthony, avete
concluso le vostre testimonianze con
parole di speranza. La sapienza di
Dio rafforza in noi la speranza e ci
aiuta ad affrontare il futuro con
coraggio. Noi cristiani troviamo
questa speranza nell’incontro
personale con Gesù nella preghiera e
nei Sacramenti, e nell’incontro
concreto con Lui nei poveri, nei
malati, nei sofferenti e negli
abbandonati. In Gesù scopriamo la
solidarietà di Dio, che costantemente
cammina al nostro fianco. Cari
giovani, cari amici, guardando i
vostri volti sono pieno di gioia e di
speranza: gioia e speranza per voi,
per il vostro Paese, per la Chiesa e
per le vostre comunità. Che la
sapienza di Dio possa continuare a



ispirare il vostro impegno a crescere
nell’amore, nella fraternità e nella
bontà. Lasciando il vostro Paese oggi,
vi assicuro la mia preghiera perché
tutti possiate continuare a crescere
nell’amore di Dio e del prossimo. E
per favore, non dimenticatevi di
pregare per me. Dio benedica il
Bangladesh! [Isshór Bangladeshké
ashirbád korún]

Conferenza stampa del Santo
Padre durante il volo di ritorno
dal Bangladesh

Greg Burke: Grazie, Santo Padre,
innanzitutto grazie. Lei ha scelto due
Paesi interessanti da visitare, due
Paesi molto diversi ma con qualcosa
in comune, che è una Chiesa piccola,
in ciascuno di questi Paesi, ma attiva,
piena di gioia, piena di giovani e piena
di uno spirito di servizio a tutta la



società. Noi certamente abbiamo visto
tanto, abbiamo imparato tanto, ma ci
interessa anche [sapere] cosa Lei ha
visto e cosa ha imparato Lei. Papa
Francesco: Buonasera, se pensiamo
qui, o buon pomeriggio, se pensiamo a
Roma. Grazie tante per il vostro
lavoro. Come ha detto Greg, sono due
Paesi molto interessanti con culture
molto tradizionali, profonde, ricche.
Per questo penso che il vostro lavoro
sia stato molto intenso. Grazie tante.
Sagrario Ruiz de Apodaca (Radio
Nacional de España): Buona sera,
Santo Padre. Grazie. Io faccio la
domanda in spagnolo, con il permesso
dei miei colleghi italiani, perché non
mi fido ancora del mio italiano, ma se
Lei vuole rispondere in italiano
sarebbe perfetto per tutti. La crisi dei
rohingya ha focalizzato gran parte di
questo viaggio in Asia. Ieri li ha
nominati col loro nome, alla fine, in
Bangladesh. Le è rimasto il rimpianto
di non aver fatto lo stesso in
Myanmar, di non averli nominati con



questo termine “rohingya”? E che cosa
ha provato ieri quando ha chiesto loro
perdono? Papa Francesco: Non è
stata la prima volta ieri. Diverse volte
in pubblico, in Piazza San Pietro,
all’Angelus o nelle udienze, li ho
nominati… Sagrario Ruiz de Apodaca:
Ma in questo viaggio… Papa
Francesco: Sì, ma voglio sottolineare
che già si sapeva quello che pensavo e
quello che dicevo. Ma la Sua domanda
è molto interessante perché mi porta
a riflettere su come io cerco di
comunicare. Per me, la cosa più
importante è che il messaggio arrivi, e
perciò cercare di dire le cose passo
dopo passo e ascoltare le risposte,
affinché arrivi il messaggio. Per
esempio, un esempio dalla vita
quotidiana: un ragazzo, una ragazza
nella crisi dell’adolescenza può dire
quello che pensa, sbattendo la porta in
faccia all’altro e il messaggio non
arriva, si chiude. A me interessa che
questo messaggio arrivi. Per questo,
ho visto che se nel discorso ufficiale



[in Myanmar] avessi detto quella
parola, avrei sbattuto la porta in
faccia. Ma ho descritto le situazioni, i
diritti di cittadinanza, «nessuno
escluso», per permettermi nei colloqui
privati di andare oltre. Io sono
rimasto molto, molto soddisfatto dei
colloqui che ho potuto avere, perché è
vero, non ho avuto – diciamo così – il
piacere di sbattere la porta in faccia,
pubblicamente, una denuncia, no, ma
ho avuto la soddisfazione di
dialogare, di far parlare l’altro, di dire
la mia e così il messaggio è arrivato. E
a tal punto è arrivato, che è
continuato e continuato ed è finito ieri
con quello. E questo è molto
importante, nella comunicazione: la
preoccupazione che il messaggio
arrivi. Tante volte, le denunce, anche
nei media – non voglio offendere –,
con qualche dose di aggressività
chiudono il dialogo, chiudono la porta
e il messaggio non arriva. E voi, che
siete specialisti nel fare arrivare
messaggi, capite bene questo. Lei mi



chiede cosa ho sentito ieri. Questo non
era programmato, così. Io sapevo che
avrei incontrato i rohingya. Non
sapevo né dove né come, ma questo
era condizione del viaggio, per me, e si
preparavano i modi. Dopo tante
gestioni, anche con il governo, con la
Caritas, il governo ha permesso il
viaggio di questi che sono venuti ieri.
Perché è avvenuto tramite il governo,
che li protegge e dà loro ospitalità, e
questo è grande: quello che fa il
Bangladesh per loro è grande, è un
esempio di accoglienza. Un Paese
piccolo, povero, che ha ricevuto 700
mila profughi… Penso a Paesi che
chiudono le porte… Dobbiamo essere
grati per l’esempio che ci hanno dato.
Il governo deve muoversi per i
rapporti internazionali con il
Myanmar con permessi, dialogo…
Perché sono in campi per rifugiati,
una condizione speciale. Ma alla fine
sono venuti. Erano spaventati, non
sapevano... Qualcuno aveva detto
loro: “Voi salutate il Papa, non dite



nulla” - qualcuno che non era del
governo del Bangladesh - gente che si
occupava dei contatti… A un certo
punto, dopo il dialogo interreligioso,
la preghiera interreligiosa, questo ha
preparato il cuore di tutti noi,
eravamo religiosamente molto aperti.
Io, almeno, mi sentivo così. Ed è
arrivato il momento che loro
venissero per salutarmi. In fila
indiana – quello non mi è piaciuto,
uno dopo l’altro –; ma subito volevano
cacciarli via dal palco. E io lì mi sono
arrabbiato e ho sgridato un po’ – sono
peccatore – e ho detto tante volte la
parola “rispetto”, rispetto. Ho fermato
la cosa, e loro sono rimasti lì. Poi,
dopo averli ascoltati a uno a uno con
l’interprete che parlava la loro lingua,
io cominciai a sentire qualcosa
dentro: “Ma io non posso lasciarli
andare senza dire una parola”, e ho
chiesto il microfono. E ho
incominciato a parlare… Non ricordo
cosa ho detto. So che a un certo punto
ho chiesto perdono. Credo due volte,



non ricordo. Ma la sua domanda è
“cosa ho sentito”: in quel momento, io
piangevo. Facevo in modo che non si
vedesse. Loro piangevano, pure. E poi,
ho pensato che eravamo in un
incontro interreligioso, mentre i
leader delle altre tradizioni religiose
erano lontani. [Allora ho detto:] “No,
venite anche voi: questi sono i
rohingya di tutti noi”. E loro hanno
salutato. Non sapevo cosa dire di più
perché li guardavo, salutavo… E ho
pensato: “Tutti noi abbiamo parlato, i
leader religiosi. Ma uno di voi, che
faccia una preghiera, uno del vostro
gruppo…”. E credo che fosse un imam,
un “chierico” della loro religione, che
ha fatto quella preghiera, e anche loro
hanno pregato lì, con noi. E, visto
tutto il trascorso, tutto il cammino, io
ho sentito che il messaggio era
arrivato. Non so se ho soddisfatto la
sua domanda. Una parte era
programmata ma la gran parte è
uscita spontaneamente. Poi, oggi c’è
stato – mi hanno detto – un



programma fatto da uno di voi – non
so se è qui o non è qui – il TG1: è un
programma lungo, lungo… chi l’ha
fatto, Lei lo sa? Greg Burke: E’ ancora
in Bangladesh, TG1. Papa
Francesco: E che poi è stato ripetuto
nel TG4… Io non l’ho visto ma alcuni
che sono qui l’hanno visto. Una
riflessione: il messaggio è arrivato
non solo qui. Voi avete visto oggi le
copertine dei giornali: tutti hanno
recepito il messaggio. E io non ho
sentito alcuna critica. Forse ce ne
saranno, ma io non ne ho sentite. 
George Abraham Kallivayalil,
“Deepika Daily”: Santo Padre, spero
che il suo viaggio in Asia, che ha
toccato due Paesi, sia stato un grande
successo. Noi sappiamo che in questa
stessa occasione Lei avrebbe voluto
andare in India. Quale esattamente è
stata la ragione per cui in questo
viaggio l’ipotesi dell’India è stata fatta
cadere? Milioni di persone in India,
compresi i nostri fedeli, ancora si
augurano e sperano che il Santo



Padre visiti l’India l’anno prossimo:
possiamo aspettarLa in India nel
2018? Papa Francesco: Sì, il primo
piano era di andare in India e in
Bangladesh; ma poi le procedure sono
andate per le lunghe, il tempo
premeva e ho scelto questi due Paesi.
Il Bangladesh è rimasto, ma con il
Myanmar. E’ stato provvidenziale,
perché per visitare l’India ci vuole un
solo viaggio: devi andare al sud, al
centro, all’est, all’ovest, al nord…, per
le diverse culture dell’India. Spero di
poterlo fare nel 2018, se vivo! Ma
l’idea era l’India e il Bangladesh. Poi il
tempo ci ha costretto a fare questa
scelta. Grazie. Etienne Loraillère,
Kto (televisione cattolica
francese): Santità, c’è una domanda
del gruppo di giornalisti della Francia.
Alcuni oppongono il dialogo
interreligioso e l’evangelizzazione.
Durante questo viaggio, Lei ha parlato
del dialogo per costruire la pace. Ma
qual è la priorità: evangelizzare o
dialogare per la pace? Perché



evangelizzare significa suscitare
conversioni che provocano tensioni e
a volte conflitti tra i credenti; dunque,
qual è la Sua priorità: evangelizzare o
dialogare? Papa Francesco: Grazie.
Prima distinzione: evangelizzare non
è fare proselitismo. La Chiesa cresce
non per proselitismo, ma per
attrazione, cioè per testimonianza.
Questo lo ha detto Papa Benedetto
XVI. Com’è l’evangelizzazione? E’
vivere il Vangelo, è testimoniare come
si vive il Vangelo: testimoniare le
Beatitudini, testimoniare Matteo 25,
testimoniare il Buon Samaritano,
testimoniare il perdono settanta volte
sette. E in questa testimonianza, lo
Spirito Santo lavora e ci sono delle
conversioni. Ma noi non siamo molto
entusiasti di fare subito le
conversioni. Se vengono, aspettano: si
parla…, la tradizione vostra…, si fa in
modo che una conversione sia la
risposta a qualcosa che lo Spirito
Santo ha mosso nel mio cuore davanti
alla testimonianza del cristiano. Nel



pranzo che ho avuto con i giovani
nella Giornata della Gioventù a
Cracovia – una quindicina di giovani
di tutto il mondo – uno mi ha fatto
questa domanda: “Cosa devo dire a un
compagno di università, un amico,
bravo, ma che è ateo? Cosa devo dirgli
per cambiarlo, per convertirlo?”. La
risposta è stata questa: “L’ultima cosa
che tu devi fare è dire qualcosa. Tu
vivi il tuo Vangelo, e se lui ti domanda
perché fai questo, gli puoi spiegare
perché tu lo fai. E lascia che lo Spirito
Santo lo attiri”. Questa è la forza e la
mitezza dello Spirito Santo nelle
conversioni. Non è un convincere
mentalmente con apologetiche,
ragioni… no. E’ lo Spirito che fa la
conversione. Noi siamo testimoni
dello Spirito, testimoni del Vangelo.
“Testimone” è una parola che in greco
si dice “martire”: il martirio di tutti i
giorni, il martirio anche del sangue,
quando arriva… La sua domanda:
cosa è prioritario, la pace o la
conversione? Ma, quando si vive con



testimonianza e rispetto, si fa la pace.
La pace incomincia a rompersi in
questo campo quando incomincia il
proselitismo, e ci sono tanti tipi di
proselitismo, ma questo non è
evangelico. Non so se ho risposto. 
Joshua McElwee, National Catholic
Reporter: Grazie tante, Santità, e un
cambio di tema totale. Durante la
guerra fredda, Papa San Giovanni
Paolo II ha detto che la politica
mondiale di deterrenza nucleare era
giudicata come moralmente
accettabile. Il mese scorso, in una
conferenza sul disarmo, Lei ha detto
che lo stesso possesso di armi nucleari
è da condannare. Che cosa è cambiato
nel mondo che L’ha spinta a fare
questo cambiamento? Che ruolo
hanno avuto gli insulti e le minacce
tra il presidente Trump e Kim Jong-un
nelle Sue decisioni? E Lei che cosa dice
ai politici che non vogliono rinunciare
agli arsenali nucleari e neanche
diminuirli? Papa Francesco: Io
preferirei che si facessero prima le



domande sul viaggio, lo dico a tutti.
Ma faccio un’eccezione perché lui ha
fatto la domanda. Cosa è cambiato? E’
cambiata la irrazionalità. A me viene
in mente l’Enciclica “Laudato si’”, la
custodia del creato, della creazione.
Dal tempo in cui Papa San Giovanni
Paolo II ha detto questo a oggi sono
passati tanti anni… Quanti? Tu hai la
data? Joshua McElwee, NCR: 1982. 
Papa Francesco: 34 anni. Nel
nucleare, in 34 anni, si è andati oltre,
oltre, oltre. Oggi siamo al limite.
Questo si può discutere, è la mia
opinione, ma la mia opinione
convinta: io ne sono convinto. Siamo
al limite della liceità di avere e usare
le armi nucleari. Perché? Perché oggi,
con l’arsenale nucleare così
sofisticato, si rischia la distruzione
dell’umanità, o almeno di gran parte
dell’umanità. Per questo collego con
la “Laudato si’”. Che cosa è cambiato?
Questo. La crescita dell’armamento
nucleare. E’ cambiato pure… Sono
[armamenti] sofisticati e anche



crudeli, sono capaci anche di
distruggere le persone senza toccare
le strutture… Siamo al limite, e poiché
siamo al limite io mi faccio questa
domanda - non come Magistero
pontificio, ma è la domanda che si fa
un Papa -: oggi è lecito mantenere gli
arsenali nucleari, così come stanno, o
oggi, per salvare il creato, salvare
l’umanità, non è necessario andare
indietro? Torno a una cosa che avevo
detto, che è di Guardini, non è mia. Ci
sono due forme di “incultura”: prima
l’incultura che Dio ci ha dato per fare
la cultura, con il lavoro, con
l’investigazione [la ricerca] e avanti,
fare cultura. Pensiamo alle scienze
mediche, tanto progresso, tanta
cultura, alla meccanica, a tante cose.
E l’uomo ha la missione di fare
cultura a partire dalla incultura
ricevuta. Ma arriviamo a un punto in
cui l’uomo ha in mano, con questa
cultura, la capacità di fare un’altra
incultura: pensiamo a Hiroshima e
Nagasaki. E questo 60, 70 anni fa. La



distruzione. E questo succede anche
quando nell’energia atomica non si
riesce ad avere tutto il controllo:
pensate agli incidenti dell’Ucraina.
Per questo, tornando alle armi, che
sono per vincere distruggendo, io dico
che siamo al limite della liceità. Greg
Burke: Grazie, Santità. Adesso mi
hanno fatto segno che le domande
cambiano dal viaggio ad altre, quindi
se Lei vuole dire qualcosa sul
viaggio… Papa Francesco: Mi
piacerebbe qualcuna di più sul
viaggio, perché sembrerebbe che non è
stato tanto interessante, no? Delia
Gallagher, CNN: Santità, non so
quanto Lei possa rispondere, ma sono
molto curiosa del Suo incontro con il
generale Hein, perché io ho imparato
molto su questa situazione, stando
qua, e ho capito che a parte Aung San
Suu Kyi, c’è anche questo militare che
è molto importante nella crisi, che Lei
ha incontrato di persona. Che tipo di
incontro è stato e come fa a parlare
con lui? Papa Francesco: Furba, la



domanda, bella. Io distinguerei fra
due tipi di incontri. Gli incontri in cui
io sono andato a trovare la gente e gli
incontri nei quali io ho ricevuto gente.
Nel caso di questo generale, lui ha
chiesto di parlare: l’ho ricevuto. Io
non chiudo mai la porta. Tu chiedi di
parlare? Vieni. Parlando non si perde
nulla, si guadagna sempre. E’ stata
una bella conversazione. Io non potrei
dire, perché è stata privata, ma non
ho negoziato la verità, vi assicuro. Ma
l’ho fatto in modo tale che lui capisse
un po’ che una strada, come era nei
brutti tempi, rinnovata oggi, non è
percorribile. E’ stato un bell’incontro,
civile; e anche lì, il messaggio è
arrivato. Gerry O’Connell,
“America Magazine”: Grazie, Padre.
La mia è un po’ uno sviluppo della
domanda di Delia. Lei ha incontrato
Aung San Suu Kyi, il presidente, i
militari, il monaco che crea un po’ di
difficoltà…; e poi Lei è andato in
Bangladesh, ha incontrato anche il
primo ministro, il presidente…; i



leader islamici lì e i leader buddisti in
Myanmar. La mia domanda: cosa Lei
porta via da tutto questo? Qual è la
Sua analisi di tutti questi incontri?
Quali prospettive per il futuro in uno
sviluppo migliore per questi due Paesi,
anche considerando la situazione dei
rohingya? Papa Francesco: Non
sarà facile, per andare avanti in uno
sviluppo costruttivo, e non sarà facile
per qualcuno che volesse andare
indietro. Siamo in un punto in cui si
devono studiare le cose. Qualcuno –
non so se è vero – mi ha detto che lo
Stato del Rakhine è uno Stato molto
ricco in pietre preziose e che forse ci
potrebbero essere interessi che fosse
una terra un po’ disabitata per
lavorare. Ma non so se è vero, queste
sono delle ipotesi che si fanno; anche
sull’Africa se ne dicono tante… Ma
credo che siamo a un punto dove non
sarà facile andare avanti, nel senso
positivo, e non sarà facile andare
indietro, perché la coscienza, oggi,
dell’umanità… il fatto, e torni ai



rohingya, che le Nazioni Unite
abbiano detto che i rohingya siano
oggi la minoranza religiosa ed etnica
più perseguitata del mondo, questo è
un punto che a chi vuole andare
indietro deve pesare. Siamo ad un
punto in cui, con il dialogo, si può
incominciare, un passo e un altro
passo, forse mezzo passo indietro e
due avanti, ma come si fanno le cose
umane: con benevolenza, con dialogo,
mai con aggressione, mai con la
guerra. Non è facile. Ma è un punto di
svolta: si fa, questo punto di svolta,
per il bene, o si fa, questo punto di
svolta, per tornare indietro? Ah sì, la
speranza io non la perdo, perché,
sinceramente, se il Signore ha
permesso questo che abbiamo vissuto
ieri e che abbiamo vissuto in maniera
più riservata, oltre i due discorsi
[ufficiali alle Autorità], il Signore
permette qualcosa per promettere
altro. Io ho la speranza cristiana: non
si sa mai… Valentina Alazraki,
“Televisa”: Sul viaggio, era una



domanda che volevamo farLe prima e
poi non è andata. Noi vorremmo
sapere: un Papa che tutti i giorni
parla di profughi, rifugiati,
migranti…; voleva andare, Lei, nel
campo profughi dei rohingya? E
perché non ci è andato? Papa
Francesco: E’ vero, mi sarebbe
piaciuto andare. Ma non è stato
possibile. Si sono studiate le cose, non
è stato possibile. Per vari fattori,
anche il tempo, anche la distanza, ma
anche altri fattori. Ma il campo
profughi “è venuto”, come
rappresentanze. Mi sarebbe piaciuto,
questo è vero, ma non è stato
possibile. Enzo Romeo, Rai: Santità,
grazie. Volevo chiederLe due cose,
velocemente. Una sulla
globalizzazione, perché abbiamo
visto, soprattutto in Bangladesh - ed è
motivo della domanda legata al
viaggio - che è un Paese che sta
cercando di uscire dalla povertà, ma
con sistemi che sembrano per noi
veramente pesanti. Siamo stati a



vedere il Rana Plaza, questo luogo
dove è crollato l’edificio che era
utilizzato per le industrie tessili: 1100
persone morte, 5 mila feriti, per 60
euro al giorno, lavoravano. Nel nostro
ristorante, per mangiare un piatto e
una pizza, si pagavano 50 euro.
Questo sembra incredibile. Secondo
Lei, da quanto ha visto e quanto ha
sentito, è possibile uscire da questo
meccanismo? E l’altra cosa è questa,
che abbiamo pensato tutti: sulla
questione rohingya, sembrava ci fosse
la volontà di intervenire anche da
parte dei gruppi jihadisti, al Qaeda,
Isis, che – pare - cercavano di farsi
tutori di questo popolo, della libertà di
questo popolo. E’ interessante che il
capo della cristianità si sia mostrato
più amico, in qualche maniera,
rispetto a questi gruppi estremisti: è
giusta questa sensazione? Papa
Francesco: Parto dalla seconda.
C’erano gruppi terroristici che
cercavano di approfittare della
situazione dei rohingya, che sono



gente di pace. Come in tutte le etnie e
tutte le religioni, c’è sempre anche un
gruppo fondamentalista. Anche noi
cattolici ne abbiamo. I militari
giustificano il loro intervento per
questi gruppi. Io non ho scelto di
parlare con questa gente, ho scelto di
parlare con le vittime di questa gente.
Perché le vittime erano il popolo
rohingya, che da una parte soffriva
quella discriminazione e dall’altra
parte era difeso dai terroristi. Ma
poveretti! Il governo del Bangladesh
ha una campagna molto forte – così
mi hanno detto i ministri – di
tolleranza-zero al terrorismo, e non
solo per questa questione, ma per
evitarne anche altre. Questi che si
sono arruolati nell’Isis, benché siano
rohingya, sono un gruppetto
fondamentalista estremista piccolino.
Ma questo fanno gli estremisti:
giustificano l’intervento che ha
distrutto buoni e cattivi. Greg Burke:
E la globalizzazione, la prima
domanda… Enzo Romeo, Rai: …che



sta cercando dalla globalizzazione,
ma a prezzo altissimo, con questa
gente sfruttata per pochi soldi… Papa
Francesco: E’ uno dei problemi più
seri. Ho parlato di questo negli
incontri personali. Loro sono
coscienti di questo, sono coscienti
pure del fatto che la libertà fino a un
certo punto è condizionata, non solo
dai militari ma dai grandi trust
internazionali. E hanno puntato
sull’educazione, e credo che sia stata
una scelta saggia. Ci sono piani
educativi… Mi hanno fatto vedere le
percentuali degli ultimi anni, come è
abbastanza scesa la non-educazione.
Questa è la scelta loro, e magari
andrà bene, perché loro sostengono
che con l’educazione il Paese andrà
su. Jean-Marie Guénois, «Le
Figaro»: Buonasera. Oggi, dunque,
Birmania, il Paese dal quale viene…
Prima di questo, Lei è andato in
Corea, nelle Filippine, in Sri Lanka…
dà l’impressione di fare un giro
intorno alla Cina … Dunque, due



domande sulla Cina. E’ in
preparazione un viaggio in Cina? E
seconda domanda: quali cose ha
imparato da questo viaggio sulla
mentalità asiatica e anche in vista di
questo progetto sulla Cina? Qual è
lezione per Lei? Papa Francesco: Per
favore, ripeta: quante cose ho
imparato in questo viaggio su …? 
Jean-Marie Guénois: …per questo
progetto sulla Cina. Quali sono le cose
che Lei ha imparato sull’Asia, questa
volta? Perché dà l’impressione che
faccia un giro intorno alla Cina, ma la
Cina è sempre chiusa, per il
momento… Papa Francesco: …
“mettere il naso” in Cina… Oggi la
Signora Consigliere di Stato del
Myanmar si è recata a Pechino: si
vede che ci sono dei dialoghi….
Pechino ha una grande influenza sulla
regione, perché è naturale: il
Myanmar non so quanti chilometri di
frontiera ha lì; anche nelle Messe
c’erano cinesi che sono venuti… Credo
che in questi Paesi che circondano la



Cina, anche il Laos, la Cambogia,
hanno bisogno di buoni rapporti, sono
vicini. E questo io lo trovo saggio,
politicamente costruttivo se si può
andare avanti. Però, è vero che la
Cina oggi è una potenza mondiale: se
la vediamo da questo lato, può
cambiare il panorama. Ma saranno i
politologi a spiegarci: io non posso,
non so. Ma mi sembra naturale che
abbiano un buon rapporto. Il viaggio
in Cina non è in preparazione, state
tranquilli, per il momento non è in
preparazione. Ma tornando dalla
Corea, quando mi hanno detto che
stavamo sorvolando il territorio
cinese, e se volevo dire qualcosa,
[dissi] che mi sarebbe piaciuto tanto
visitare la Cina. Mi piacerebbe, non è
una cosa nascosta. Le trattative con
la Cina sono di alto livello culturale:
oggi, per esempio, in questi giorni, c’è
una mostra dei Musei Vaticani in
Cina, poi ce ne sarà una – o ce n’è
stata una, non so – dei Musei cinesi in
Vaticano… I rapporti culturali,



scientifici, i professori, preti che
insegnano all’Università statale
cinese, ce ne sono… Questa è una
cosa. Poi c’è il dialogo politico,
soprattutto per la Chiesa cinese, con
quella storia della Chiesa patriottica e
della Chiesa clandestina, che si deve
andare passo passo, con delicatezza,
come si sta facendo. Lentamente.
Credo che in questi giorni, oggi o
domani, incomincerà una seduta a
Pechino della Commissione mista. E
questo, con pazienza. Ma le porte del
cuore sono aperte. E credo che farà
bene a tutti, un viaggio in Cina. A me
piacerebbe farlo… James Longman,
“Abc News”: Mi scuso, ma non parlo
italiano. Grazie per la possibilità di
essere sul Suo aereo: per me è la
prima volta. Vorrei chiederLe se ha
notato quante critiche sono state
rivolte a Aung San Suu Kyi? E cosa
pensa delle critiche che le sono state
rivolte per non essersi espressa in
maniera esplicita sulla questione dei
rohingya? Papa Francesco: Ho



sentito tutto questo, ho sentito anche
le critiche, ho sentito la critica di non
essersi recata nella provincia del
Rakhine. Poi, lei è andata: ci è andata
una mezza giornata, più o meno. Nel
Myanmar è difficile valutare una
critica senza chiedere: è stato
possibile fare questo? Oppure: come
sarà possibile fare questo? Con ciò
non voglio dire che non sia stato uno
sbaglio non andare; ma nel Myanmar
la situazione politica… E’ una Nazione
in crescita, politicamente in crescita; è
una Nazione in transizione che ha
tanti valori culturali nella sua storia,
ma politicamente è in transizione. E
per questo, le possibilità devono
valutarsi anche da questa ottica. In
questo momento di transizione,
sarebbe stato possibile o no fare
questo o quell’altro? E vedere se è
stato uno sbaglio o non è stato
possibile. Non solo per la Signora
Consigliere di Stato, anche per il
Presidente, per i Deputati, per il
Parlamento… Nel Myanmar si deve



tenere sempre presente la costruzione
del Paese. E lì si fa come ho detto
all’inizio: due passi in avanti, uno
indietro, due in avanti, uno indietro…
la storia ci insegna questo. Non so
rispondere altrimenti, con le poche
conoscenze che ho sul posto. E io non
vorrei cadere in quello che faceva un
filosofo argentino, che era invitato a
dare delle conferenze in Paesi
dell’Asia: una settimana, e quando
tornava scriveva un libro sulla realtà
di quel Paese. Questo è presuntuoso. 
Phil Pullella, Reuters: Sì, vorrei
tornare sul viaggio, se è possibile.
L’incontro con il generale era
originariamente previsto, credo, per
giovedì mattina, e se non sbaglio, con i
generali; invece Lei avrebbe dovuto
vedere prima Aung San Suu Kyi.
Quando il generale ha chiesto di
vederLa prima, cioè proprio il giorno
dell’arrivo, secondo Lei è stato un
modo di dire: “Qui comando io, Lei
deve vedere me per primo”? E in quel
momento lì, Lei si è sentito forse, non



so, che lui o loro volessero
manipolarLa? Papa Francesco: Ho
capito. La richiesta è stata perché lui
doveva andare in Cina, e quando
succedono queste cose, se io posso
spostare l’appuntamento, lo faccio. Le
intenzioni, non le so. Ma a me
interessava il dialogo. Un dialogo
chiesto da loro e che loro venissero da
me: non era prevista la mia visita. E
credo che fosse più importante il
dialogo del sospetto che fosse proprio
quello che Lei dice: “Noi comandiamo
qui, siamo i primi”. Phil Pullella:
Posso chiedere – Lei ha detto che non
può dire cosa ha detto durante gli
incontri privati – però posso chiedere
almeno se durante quell’incontro ha
usato la parola “rohingya”, con il
generale? Papa Francesco: Io ho
usato le parole per arrivare al
messaggio e quando ho visto che il
messaggio era accettato, ho osato dire
tutto quello che volevo dire.
Intelligenti pauca. Giornalista:
Buona sera, Santità. Io ho una



domanda: ieri, quando siamo stati con
i preti che hanno preso i voti, ho
pensato se non hanno paura di essere
preti cattolici in questo momento
della vita cattolica in questo Paese, e
se loro hanno chiesto a Lei, a Sua
Santità, cosa fare quando arriva la
paura e non sanno che fare. Papa
Francesco: Io ho l’abitudine, sempre,
cinque minuti prima dell’ordinazione,
di parlare con loro in privato. Mi sono
sembrati sereni, tranquilli, coscienti,
avevano coscienza della missione,
poveri, normali. Una domanda che ho
fatto è stata: “Giocate a calcio?” –
“Sì!”, tutti. Questo è importante. Una
domanda teologica! Ma questo della
paura non l’ho percepito. Loro sanno
che devono essere vicini vicini al loro
popolo; sentono che devono essere
attaccati al popolo, e questo mi è
piaciuto, questo mi è piaciuto. Poi ho
parlato con i formatori, qualche
vescovo, che mi ha detto: prima di
entrare in seminario, si fa un pre-
seminario in modo che imparino tante



cose, abitudini, che imparino anche
perfettamente l’inglese. Questo, per
dire una cosa pratica: se non sanno
l’inglese, incominciano in seminario,
al punto che l’ordinazione non è a 23,
24 ma a 28, 29 anni, più o meno.
Sembrano bambini perché loro
sembrano tutti giovani, tutti, anche i
grandi. Li ho visti sicuri. Ma questo sì,
l’avevano: stare vicini al loro popolo.
Questo sì. E ci tengono! Perché
ognuno di loro appartiene a un’etnia,
e a questo ci tengono. Grazie. Vi
ringrazio, perché mi dicono che è
passato il tempo. Ringrazio per le
domande, ringrazio per tutto quello
che avete fatto. E cosa pensa il Papa
del suo viaggio? A me il viaggio fa
bene quando riesco a incontrare il
popolo del Paese, il popolo di Dio.
Quando riesco a parlare o a
incontrarli o a salutarli: incontri con
la gente. Abbiamo parlato degli
incontri con i politici… Sì, è vero, si
deve fare; con i preti, con i vescovi…
ma con la gente, questo, il popolo. Il



popolo che è proprio il profondo di un
Paese. Il popolo. E quando trovo
questo, quando riesco a trovarlo,
allora sono felice. Vi ringrazio tanto
del vostro aiuto: grazie tante. E grazie
anche per le domande, per le cose che
ho imparato dalle vostre domande.
Grazie. Buona cena. Greg Burke:
Grazie, Santità. Buon riposo.

Copyright - Libreria Editrice Vaticana

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/viaggio-
apostolico-di-papa-francesco-in-

myanmar-e-bangladesh/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-in-myanmar-e-bangladesh/
https://opusdei.org/it-it/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-in-myanmar-e-bangladesh/
https://opusdei.org/it-it/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-in-myanmar-e-bangladesh/
https://opusdei.org/it-it/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-in-myanmar-e-bangladesh/

	Viaggio apostolico di papa Francesco in Myanmar e Bangladesh

