
opusdei.org

Viaggio apostolico di
papa Francesco in
Mongolia

Dal 31 agosto al 4 settembre
2023 papa Francesco si recherà
in Mongolia per un viaggio
apostolico. In questo articolo
potrai trovare le omelie e i
discorsi che pronuncerà
durante il suo viaggio.

04/09/2023

Giovedì, 31 agosto 2023



Incontro del Santo Padre con i
giornalisti durante il volo diretto a
Ulaanbaatar

Sabato 2 settembre

Incontro con le Autorità, con la
Società Civile e con il Corpo
Diplomatico

Incontro con i Vescovi, i Sacerdoti, i
Missionari, i Consacrati, le
Consacrate e gli Operatori Pastorali

Domenica 3 settembre

Incontro Ecumenico e Interreligioso

Santa Messa: Omelia

Lunedì 4 settembre

Incontro con gli operatori della carità
e inaugurazione della Casa della
Misericordia



Incontro del Santo Padre con i
giornalisti durante il volo diretto a
Ulaanbaatar

Matteo Bruni

Buongiorno a tutti, buongiorno
Santità. Siamo circa 70 giornalisti in
questa occasione, pronti a viaggiare
con Lei. Abbiamo ascoltato anche le
parole all’Angelus di domenica
scorsa in cui esprimeva la Sua felicità
per questo viaggio a venire, per
l’incontro con la Mongolia, questo
Paese, il suo popolo e i cristiani che
vi vivono. Siamo pronti ad ascoltare
le Sue parole negli incontri che ci
saranno nei prossimi giorni e intanto
di incominciare questo incontro con
Lei sull’aereo.

Papa Francesco

Grazie. Buon pomeriggio, buona
sera. Grazie di questo incontro,
grazie che voi siete venuti per questo
viaggio: sono contento. E grazie per



tutto il lavoro che farete. Adesso
vorrei salutarvi. Grazie.

Un commento che ha fatto uno di voi
mi ha ispirato a dirvi queste cose:
andare in Mongolia è andare presso
un popolo piccolo in una terra
grande. La Mongolia sembra non
finire e gli abitanti sono pochi, un
popolo piccolo di grande cultura.
Credo che ci farà bene capire questo
silenzio, così lungo, così grande. Ci
aiuterà capire cosa significa, ma non
intellettualmente: capirlo con i sensi.
La Mongolia si capisce con i sensi. Mi
permetto di dire che farà bene forse
ascoltare un po’ la musica di
Borodin, che è stata capace di
esprimere cosa significa questa
lunghezza e grandezza della
Mongolia. Grazie.



Incontro con le Autorità, con la
Società Civile e con il Corpo
Diplomatico

Signor Presidente della Repubblica,

Signor Presidente del Grande Hural
di Stato,

Signor Primo Ministro,

distinti Membri del Governo e del
Corpo diplomatico,

illustri Autorità civili e religiose,

insigni Rappresentanti del mondo
della cultura,

Signore e Signori!

Ringrazio il Signor Presidente per
l’accoglienza e per le parole che mi
ha rivolto, e porgo a ciascuno di voi il
mio cordiale saluto. Sono onorato di
essere qui, felice di aver viaggiato
verso questa terra affascinante e
vasta, verso questo popolo che ben



conosce il significato e il valore del
cammino. Lo rivelano le sue dimore
tradizionali, le ger, bellissime case
itineranti. Immagino di entrare per
la prima volta, con rispetto ed
emozione, in una di queste tende
circolari che punteggiano la
maestosa terra mongola, per
incontrarvi e conoscervi meglio.
Eccomi dunque all’ingresso,
pellegrino di amicizia, giunto a voi in
punta di piedi e con il cuore lieto,
desideroso di arricchirmi
umanamente alla vostra presenza.

Quando si entra in casa di amici, è
bello scambiarsi dei doni,
accompagnandoli con parole che
evocano le precedenti occasioni di
incontro. E se le moderne relazioni
diplomatiche tra la Mongolia e la
Santa Sede sono recenti – quest’anno
ricorre il 30° anniversario della
firma di una lettera per rafforzare i
rapporti bilaterali –, ben più indietro
nel tempo, esattamente 777 anni fa,



proprio tra la fine di agosto e l’inizio
di settembre del 1246, Fra Giovanni
di Pian del Carpine, inviato papale,
visitò Guyug, il terzo imperatore
mongolo, e presentò al Gran Khan la
lettera ufficiale di Papa Innocenzo IV.
Poco dopo fu redatta e tradotta in
varie lingue la lettera di risposta,
timbrata con il sigillo del Gran Khan
in caratteri mongoli tradizionali.
Essa è conservata nella Biblioteca
Vaticana e oggi ho l’onore di
porgervene una copia autenticata,
eseguita con le tecniche più avanzate
per garantirne la migliore qualità
possibile. Possa essere segno di
un’amicizia antica che cresce e si
rinnova.

Ho saputo che dalla porta della ger,
di prima mattina, i bambini delle
vostre campagne stendono lo
sguardo sul lontano orizzonte per
contare i capi di allevamento e
riferirne il numero ai genitori. Fa
bene anche a noi abbracciare con lo



sguardo l’ampio orizzonte che ci
circonda, superando la ristrettezza di
vedute anguste e aprendoci a una
mentalità dal respiro globale, come
invitano a fare le ger che, nate
dall’esperienza del nomadismo delle
steppe, si sono diffuse su un
territorio vasto, divenendo elemento
identificativo di diverse culture
vicine. Gli spazi immensi delle vostre
regioni, dal deserto del Gobi alla
steppa,dalle grandi praterie alle
foreste di conifere fino alle catene
montuose degli Altai e dei Khangai,
con le innumerevoli anse dei corsi
d’acqua, che visti dall’alto sembrano
decorazioni raffinate su antiche
stoffe pregiate: tutto questo è uno
specchio della grandezza e della
bellezza dell’intero pianeta, chiamato
a essere un giardino ospitale. La
vostra sapienza, la sapienza del
vostro popolo, sedimentata in
generazioni di allevatori e coltivatori
prudenti, sempre attenti a non
rompere i delicati equilibri



dell’ecosistema, ha molto da
insegnare a chi oggi non vuole
chiudersi nella ricerca di un miope
interesse particolare, ma desidera
consegnare ai posteri una terra
ancora accogliente, una terra ancora
feconda. Quello che per noi cristiani
è il creato, cioè il frutto di un
benevolo disegno di Dio, voi ci
aiutate a riconoscere e a promuovere
con delicatezza e attenzione,
contrastando gli effetti della
devastazione umana con una cultura
della cura e della previdenza, che si
riflette in politiche di ecologia
responsabile. Le ger sono spazi
abitativi che oggi si potrebbero
definire smart e green, in quanto
versatili, multi-funzionali e a
impatto-zero sull’ambiente. Inoltre,
la visione olistica della tradizione
sciamanica mongola e il rispetto per
ogni essere vivente desunto dalla
filosofia buddista rappresentano un
valido contributo all’impegno



urgente e non più rimandabile per la
tutela del pianeta Terra.

Le ger, presenti nelle zone rurali così
come nei centri urbanizzati,
testimoniano inoltre il prezioso
connubio tra tradizione e modernità;
esse infatti accomunano la vita di
anziani e giovani, raccontando la
continuità del popolo mongolo, che
dall’antichità al presente ha saputo
custodire le proprie radici,
aprendosi, specialmente negli ultimi
decenni, alle grandi sfide globali
dello sviluppo e della democrazia. La
Mongolia di oggi, infatti, con la sua
ampia rete di relazioni diplomatiche,
la sua attiva adesione alle Nazioni
Unite, il suo impegno per i diritti
umani e per la pace, riveste un ruolo
significativo nel cuore del grande
continente asiatico e nello scenario
internazionale. Vorrei menzionare
anche la vostra determinazione a
fermare la proliferazione nucleare e
a presentarsi al mondo come Paese



senza armi nucleari: la Mongolia non
è solo una nazione democratica che
attua una politica estera pacifica, ma
si propone di svolgere un ruolo
importante per la pace mondiale.
Inoltre – altro provvido elemento da
segnalare – la pena capitale non
compare più nel vostro ordinamento
giudiziale.

Le ger, grazie alla loro adattabilità
agli estremi climatici, consentono di
vivere in territori molto variegati,
come accadde durante la ben nota
epopea dell’impero mongolo, quello
con continuità territoriale più vasto
di sempre – tra l’altro, giungo in
Mongolia in un anniversario per voi
importante, l’860° della nascita di
Gengis Khan –. Nei secoli,
l’abbracciare terre lontane e tanto
diverse mise in risalto la non comune
capacità dei vostri antenati di
riconoscere le eccellenze dei popoli
che componevano l’immenso
territorio imperiale e di porle al



servizio dello sviluppo comune.
Questo è un esempio da valorizzare e
da riproporre ai nostri giorni. Voglia
il Cielo che sulla terra, devastata da
troppi conflitti, si ricreino anche
oggi, nel rispetto delle leggi
internazionali, le condizioni di quella
che un tempo fu la pax mongolica,
cioè l’assenza di conflitti. Come dice
un vostro proverbio, «le nuvole
passano, il cielo resta»: passino le
nuvole oscure della guerra, vengano
spazzate via dalla volontà ferma di
una fraternità universale in cui le
tensioni siano risolte sulla base
dell’incontro e del dialogo, e a tutti
vengano garantiti i diritti
fondamentali! Qui, nel vostro Paese
ricco di storia e di cielo, imploriamo
questo dono dall’Alto e diamoci da
fare insieme per costruire un
avvenire di pace.

Entrati in una ger tradizionale, lo
sguardo è portato a elevarsi verso il
punto centrale più alto, dove c’è una



finestra sul cielo. Vorrei sottolineare
questo atteggiamento fondamentale
che la vostra tradizione ci aiuta a
riscoprire: saper tenere gli occhi
rivolti in alto. Alzare gli occhi al cielo
– l’eterno cielo blu da voi sempre
venerato – significa restare in un
atteggiamento di docile apertura agli
insegnamenti religiosi. C’è infatti una
profonda connotazione spirituale tra
le fibre della vostra identità culturale
ed è bello che la Mongolia sia un
simbolo di libertà religiosa. Nella
contemplazione degli orizzonti
sterminati e poco popolati da esseri
umani, si è affinata infatti nel vostro
popolo una propensione al dato
spirituale, a cui si accede dando
valore al silenzio e all’interiorità.
Davanti al solenne imporsi della
terra che vi circonda con i suoi
innumerevoli fenomeni naturali,
nasce anche un senso di stupore, il
quale suggerisce umiltà e frugalità,
scelta dell’essenziale e capacità di
distacco da tutto ciò che non lo è.



Penso al pericolo rappresentato dallo
spirito consumistico che oggi, oltre a
creare tante ingiustizie, porta a un
individualismo dimentico degli altri
e delle buone tradizioni ricevute. Le
religioni invece, quando si rifanno al
loro originale patrimonio spirituale e
non sono corrotte da devianze
settarie, sono a tutti gli effetti
sostegni affidabili nella costruzione
di società sane e prospere, dove i
credenti si spendono affinché la
convivenza civile e la progettualità
politica siano sempre più al servizio
del bene comune, rappresentando
anche un argine al pericoloso tarlo
della corruzione. Questa costituisce a
tutti gli effetti una seria minaccia allo
sviluppo di qualsiasi gruppo umano,
nutrendosi di una mentalità
utilitaristica e spregiudicata che
impoverisce Paesi interi. La
corruzione impoverisce Paesi interi.
È indice di uno sguardo che si
allontana dal cielo e fugge i vasti
orizzonti della fraternità,



chiudendosi in sé stesso e
anteponendo a tutto i propri
interessi.

Di sguardo verso l’alto e di ampie
vedute furono invece protagonisti
molti dei vostri leader antichi, i quali
dimostrarono una non comune
capacità di integrare voci ed
esperienze diverse, anche dal punto
di vista religioso. Un atteggiamento
rispettoso e conciliante era infatti
riservato anche alle molteplici
tradizioni sacre, come testimoniano i
diversi luoghi di culto – tra cui uno
cristiano – tutelati nell’antica capitale
Kharakhorum. È stato dunque quasi
naturale per voi arrivare alla libertà
di pensiero e di religione, sancita
dalla vostra attuale Costituzione;
superata, senza spargimento di
sangue, l’ideologia atea che credeva
di dover estirpare il senso religioso,
ritenendolo un freno allo sviluppo, vi
riconoscete oggi in quel valore
essenziale dell’armonia e della



sinergia tra credenti di fedi diverse,
che – ognuna dal proprio punto di
vista – contribuiscono al progresso
morale e spirituale.

In tal senso, la comunità cattolica
mongola è lieta di continuare ad
apportare il proprio contributo. Essa
ha cominciato, poco più di trent’anni
fa, a celebrare la sua fede proprio
all’interno di una ger e pure la
cattedrale attuale, che si trova in
questa grande città, ne ricorda la
forma. Sono segni del desiderio di
condividere la propria opera, in
spirito di servizio responsabile e
fraterno, con il popolo mongolo, che
è il suo popolo. Sono perciò contento
che la comunità cattolica, per quanto
piccola e discreta, partecipi con
entusiasmo e con impegno al
cammino di crescita del Paese,
diffondendo la cultura della
solidarietà, la cultura del rispetto per
tutti e la cultura del dialogo
interreligioso, e spendendosi per la



giustizia, la pace e l’armonia sociale.
Auspico che, grazie a una
legislazione lungimirante e attenta
alle esigenze concrete, i cattolici
locali, aiutati da uomini e donne
consacrati necessariamente
provenienti per lo più da altri Paesi,
possano sempre offrire senza
difficoltà alla Mongolia il loro
contributo umano e spirituale, a
vantaggio di questo popolo. A tale
riguardo, il negoziato in corso per la
stipula di un accordo bilaterale tra la
Mongolia e la Santa Sede rappresenta
un canale importante per il
raggiungimento di quelle condizioni
essenziali per lo svolgimento delle
ordinarie attività in cui la Chiesa
cattolica è impegnata. Tra queste,
oltre alla dimensione più
propriamente religiosa del culto,
spiccano le numerose iniziative di
sviluppo umano integrale, declinate
anche nei settori dell’educazione,
della sanità, dell’assistenza e della
ricerca e promozione culturale: esse



ben testimoniano lo spirito umile, lo
spirito fraterno e solidale del Vangelo
di Gesù, unica strada che i cattolici
sono chiamati a percorrere nel
cammino che condividono con ogni
popolo.

Il motto scelto per questo Viaggio,
“Sperare insieme”, esprime proprio la
potenzialità insita nel camminare
con l’altro, nel rispetto reciproco e
nella sinergia per il bene comune. La
Chiesa cattolica, istituzione antica e
diffusa in quasi tutti i Paesi, è
testimone di una tradizione
spirituale, di una tradizione nobile e
feconda, che ha contribuito allo
sviluppo di intere nazioni in molti
campi del vivere umano, dalla
scienza alla letteratura, dall’arte alla
politica. Sono certo che anche i
cattolici mongoli sono e saranno
pronti a dare il proprio apporto alla
costruzione di una società prospera e
sicura, in dialogo e collaborazione



con tutte le componenti che abitano
questa grande terra baciata dal cielo.

«Sii come il cielo». Con queste parole,
un famoso poeta invitava a
trascendere la caducità delle alterne
vicende terrene, imitando la
magnanimità ispirata proprio
dall’immenso e terso cielo blu che si
contempla in Mongolia. Anche noi,
oggi, pellegrini e ospiti in questo
Paese che tanto può offrire al mondo,
desideriamo raccogliere tale invito,
traducendolo in segni concreti di
compassione, dialogo e progettualità
comune. Possano le diverse
componenti della società mongola,
qui ben rappresentate, continuare a
offrire al mondo la bellezza e la
nobiltà di un popolo unico. Come la
vostra scrittura, così possiate restare
“in piedi” e sollevare tante sofferenze
umane intorno a voi, ricordando a
tutti la dignità di ogni essere umano,
chiamato ad abitare la casa terrena



abbracciando il cielo. Bayarlalaa!
[grazie!].

Incontro con i Vescovi, i Sacerdoti,
i Missionari, i Consacrati, le
Consacrate e gli Operatori
Pastorali

Cari fratelli e sorelle, buon
pomeriggio!

Grazie, Eccellenza, per le sue parole,
grazie Suor Salvia, Don Peter
Sanjaajav e Rufina per le vostre
testimonianze, grazie a tutti voi per
la vostra presenza e per la vostra
fede! Sono felice di incontrarvi. La
gioia del Vangelo è il motivo che ha
spinto voi, uomini e donne consacrati
nella vita religiosa e nel ministero
ordinato, a essere qui e a dedicarvi,
insieme alle sorelle e ai fratelli laici,
al Signore e agli altri. Benedico Dio
per questo. Lo faccio attraverso una



bella preghiera di lode, il Salmo 34, a
cui mi ispiro per condividere alcuni
pensieri con voi. Esso dice: «Gustate
e vedete com’è buono il Signore» (v.
9).

Gustare e vedere, perché la gioia e la
bontà del Signore non sono qualcosa
di passeggero, ma rimangono dentro,
danno gusto alla vita e fanno vedere
le cose in modo nuovo; come ci hai
detto tu, Rufina, nella tua bella
testimonianza. Vorrei dunque
assaporare il gusto della fede in
questa terra facendo anzitutto
memoria di storie e di volti, di vite
spese per il Vangelo. Spendere la vita
per il Vangelo: è una bella definizione
della vocazione missionaria del
cristiano, e in particolare di come i
cristiani la vivono qui. Spendere la
propria vita per il Vangelo!

Ricordo allora il Vescovo Wenceslao
Selga Padilla, primo Prefetto
Apostolico, pioniere della fase



contemporanea della Chiesa in
Mongolia e costruttore di questa
cattedrale. Qui, tuttavia, la fede non
risale solo agli anni novanta del
secolo scorso, ma ha radici molto
antiche. Alle esperienze del primo
millennio, segnate dal movimento
evangelizzatore di tradizione siriaca
diffusosi lungo la via della seta, è
seguito un considerevole impegno
missionario: come non ricordare le
missioni diplomatiche del XIII secolo,
ma anche la cura apostolica
manifestata dalla nomina, intorno al
1310, di Giovanni da Montecorvino
come primo Vescovo di Khān Bālīq, e
dunque responsabile di tutta
quest’ampia regione del mondo sotto
la dinastia mongola Yuan? Fu
proprio lui a fornire la prima
traduzione in lingua mongola del
libro dei Salmi e del Nuovo
Testamento. Ebbene, questa grande
storia di passione per il Vangelo è
ripresa in modo straordinario nel
1992 con l’arrivo dei primi



missionari della Congregazione del
Cuore Immacolato di Maria, a cui si
sono aggiunti rappresentanti di altri
istituti, clero diocesano e volontari
laici. Tra tutti vorrei ricordare
l’attivo e zelante Padre Stephano Kim
Seong-hyeon. E facciamo memoria di
tanti fedeli servitori del Vangelo in
Mongolia, che sono qui con noi ora e
che, dopo aver speso la vita per
Cristo, vedono e gustano le
meraviglie che la sua bontà continua
ad operare in voi e attraverso di voi.
Grazie.

Ma perché spendere la vita per il
Vangelo? È una domanda che vi
faccio. Come diceva Rufina, la vita
cristiana va avanti facendo delle
domande, come i bambini che
domandano sempre cose nuove,
perché non capiscono tutto nell’età
dei perché. E la vita cristiana si
avvicina al Signore e sempre fa delle
domande, per capire meglio il
Signore, per capire meglio il suo



messaggio. Spendere la vita per il
Vangelo perché si è gustato (cfr Sal
34) quel Dio che si è reso visibile,
toccabile, incontrabile in Gesù. Sì, è
Lui la buona notizia destinata a tutti i
popoli, l’annuncio che la Chiesa non
può smettere di portare,
incarnandolo nella vita e
“sussurrandolo” al cuore dei singoli e
delle culture. Il linguaggio di Dio,
tante volte, è un sussurro lento, che
prende il suo tempo; Egli parla così.
Questa esperienza dell’amore di Dio
in Cristo è pura luce che trasfigura il
volto e lo rende a sua volta luminoso.
Fratelli e sorelle, la vita cristiana
nasce dalla contemplazione di questo
volto, è questione di amore, di
incontro quotidiano con il Signore
nella Parola e nel Pane di vita, e nel
volto dell’altro, nei bisognosi in cui
Gesù è presente. Ce lo hai ricordato
tu, Suor Salvia, con la tua
testimonianza, grazie! È più di 20
anni che tu sei qui e hai imparato a



interloquire con questo popolo:
grazie.

In questi trentun anni di presenza in
Mongolia, voi, carissimi sacerdoti,
consacrati, consacrate e operatori
pastorali, avete dato vita a una
molteplice varietà di iniziative
caritative, che assorbono la maggior
parte delle vostre energie e riflettono
il volto misericordioso di Cristo buon
samaritano. È come il vostro biglietto
da visita, che vi ha resi rispettati e
stimati per i tanti benefici arrecati a
molte persone in vari campi:
dall’assistenza all’educazione,
passando per la cura sanitaria e la
promozione culturale. Vi incoraggio
a proseguire su questa strada
feconda e vantaggiosa per l’amato
popolo mongolo. Gesti di amore e
gesti di carità.

Al tempo stesso vi invito a gustare e
vedere il Signore – gustare e vedere il
Signore –, vi invito a tornare sempre



e di nuovo a quello sguardo
originario da cui tutto è nato. Senza
di esso, infatti, le forze vengono
meno e l’impegno pastorale rischia di
diventare sterile erogazione di
servizi, in un susseguirsi di azioni
dovute, che finiscono per non
trasmettere più nulla se non
stanchezza e frustrazione. Invece,
rimanendo a contatto con il volto di
Cristo, scrutandolo nelle Scritture e
contemplandolo in silenzio adorante
– in silenzio adorante – davanti al
tabernacolo, lo riconoscerete nel
volto di quanti servite e vi sentirete
trasportati da un’intima gioia, che
anche nelle difficoltà lascia la pace
nel cuore. Di questo c’è bisogno, oggi
e sempre: non di persone indaffarate
e distratte che portano avanti
progetti, col rischio talvolta di
apparire amareggiate per una vita
certamente non facile, no: il cristiano
è colui che è capace di adorare,
adorare in silenzio. E poi, da questa
adorazione scaturisce l’attività. Ma



non dimenticate l’adorazione. Noi
abbiamo perso un po’ il senso
dell’adorazione in questo secolo
pragmatico: non dimenticatevi di
adorare e, dall’adorazione, fare le
cose. Occorre tornare alla fonte, al
volto di Gesù, alla sua presenza da
gustare: è Lui il nostro tesoro (cfr Mt
13,44), la perla preziosa per la quale
vale la pena spendere tutto (cfr Mt
13,45-46). I fratelli e le sorelle della
Mongolia, che hanno uno spiccato
senso del sacro e – come è tipico nel
continente asiatico – un’ampia e
articolata storia religiosa, attendono
da voi questa testimonianza e ne
sanno riconoscere la genuinità. È
una testimonianza che voi dovete
dare, perché il Vangelo non cresce
per proselitismo, il Vangelo cresce
per testimonianza.

Il Signore Gesù, inviando i suoi nel
mondo, non li mandò a diffondere
un pensiero politico, ma a
testimoniare con la vita la novità



della relazione con il Padre suo,
diventato “Padre nostro” (cfr Gv
20,17), innescando così una concreta
fraternità con ogni popolo. La Chiesa
che nasce da questo mandato è una
Chiesa povera, che poggia solo su
una fede genuina, sulla disarmata e
disarmante potenza del Risorto, in
grado di alleviare le sofferenze
dell’umanità ferita. Ecco perché i
governi e le istituzioni secolari non
hanno nulla da temere dall’azione
evangelizzatrice della Chiesa, perché
essa non ha un’agenda politica da
portare avanti, ma conosce solo la
forza umile della grazia di Dio e di
una Parola di misericordia e di
verità, capace di promuovere il bene
di tutti.

Per adempiere tale missione, Cristo
ha dotato la sua Chiesa di una
struttura che ricorda l’armonia che
c’è tra le varie membra del corpo
umano: Egli è il Capo, cioè la testa
che continua a guidarla, infondendo



nel Corpo, cioè in noi, il suo stesso
Spirito, operante soprattutto in quei
segni di vita nuova che sono i
Sacramenti. Per garantirne
l’autenticità e l’efficacia, ha istituito
l’ordine sacerdotale, segnato da
un’intima associazione a Lui, a Lui
che è il buon Pastore che dà la vita
per il gregge. Anche tu, Don Peter, sei
stato chiamato per questa missione:
grazie di aver condiviso la tua
esperienza con noi. Così anche il
santo Popolo di Dio che è in Mongolia
ha la pienezza dei doni spirituali. E
in questa prospettiva vi invito a
vedere nel Vescovo non un manager,
ma l’immagine viva di Cristo buon
Pastore che raduna e guida il suo
popolo; un discepolo colmato del
carisma apostolico per edificare la
vostra fraternità in Cristo e radicarla
sempre più in questa nazione dalla
nobile identità culturale. Il fatto, poi,
che il vostro Vescovo sia Cardinale
vuol essere un’ulteriore espressione
di vicinanza: voi tutti, lontani solo



fisicamente, siete vicinissimi al cuore
di Pietro; e tutta la Chiesa è vicina a
voi, alla vostra comunità, che è
veramente cattolica, cioè universale,
e che attira la simpatia di tutti i
fratelli e le sorelle sparsi nel mondo
verso la Mongolia, in una grande
comunione ecclesiale.

E sottolineo questa parola: 
comunione. La Chiesa non si
comprende in base ad un criterio
puramente funzionale: no, la Chiesa
non è una ditta funzionale, la Chiesa
non cresce per proselitismo, come ho
detto. La Chiesa è un’altra cosa. La
parola “comunione” ci spiega bene
cos’è la Chiesa. In questo corpo della
Chiesa, il Vescovo non fa da
moderatore delle diverse
componenti magari basandosi sul
principio della maggioranza, ma in
forza di un principio spirituale, per
cui Gesù stesso si fa presente nella
persona del Vescovo per assicurare la
comunione nel suo Corpo mistico. In



altre parole, l’unità nella Chiesa non
è questione di ordine e di rispetto, e
nemmeno una buona strategia per
“fare squadra”; è questione di fede e
di amore al Signore, è fedeltà a Lui.
Perciò è importante che tutte le
componenti ecclesiali si compattino
intorno al Vescovo, che rappresenta
Cristo vivo in mezzo al suo Popolo,
costruendo quella comunione
sinodale che è già annuncio e che
tanto aiuta a inculturare la fede.

Carissimi Missionari e Missionarie,
gustate e vedete il dono che siete,
gustate e vedete la bellezza di
donarvi interamente a Cristo che vi
ha chiamati a testimoniare il suo
amore proprio qui in Mongolia.
Continuate a farlo coltivando la
comunione. Realizzatelo nella
semplicità di una vita sobria, a
imitazione del Signore, entrato a
Gerusalemme a dorso di un mulo e
spogliato persino delle vesti sulla
croce. Siate sempre vicini alla gente,



con quella vicinanza che è
l’atteggiamento di Dio: Dio è vicino,
compassionevole e tenero –
vicinanza, compassione e tenerezza.
Siate così con la gente,
prendendovene cura personalmente,
imparando la lingua, rispettando e
amando la loro cultura, non
lasciandovi tentare da sicurezze
mondane, ma rimanendo saldi nel
Vangelo attraverso un’esemplare
rettitudine di vita spirituale e
morale. Semplicità e vicinanza,
dunque, senza stancarvi di portare a
Gesù i volti e le storie che incontrate,
i problemi e le preoccupazioni,
spendendo tempo nella preghiera
quotidiana, che vi permette di stare
in piedi nelle fatiche del servizio e di
attingere al «Dio di ogni
consolazione» (2 Cor 1,3) la speranza
da riversare nei cuori di quanti
soffrono.

Fratelli e sorelle, vicini al Signore si
rafforza infatti in noi una certezza,



come ci rivela sempre il Salmo 34:
«Nulla manca a coloro che lo temono.
[…] a chi cerca il Signore non manca
alcun bene» (vv. 10-11). Certo, gli
squilibri e le contraddizioni della vita
riguardano anche i credenti, e gli
evangelizzatori non vengono
esonerati da quel carico
d’inquietudine che appartiene alla
condizione umana: il salmista non ha
timore di parlare di malizia e di
malfattori, ma ricorda che il Signore,
davanti al grido degli umili, «li libera
da tutte le loro angosce», perché «è
vicino a chi ha il cuore spezzato» e
«salva gli spiriti affranti» (vv. 18-19).
Per questo, la Chiesa si presenta al
mondo come voce solidale con tutti i
poveri e i bisognosi, non tace di
fronte alle ingiustizie e con mitezza
s’impegna a promuovere la dignità di
ogni essere umano.

Carissimi, in questo cammino di
discepoli-missionari avete un
sostegno sicuro: la nostra Madre



celeste, che – mi è piaciuto tanto
scoprirlo! – ha voluto darvi un segno
tangibile della sua presenza discreta
e premurosa lasciando che si
trovasse una sua effigie in una
discarica. Nel luogo dei rifiuti è
comparsa questa bella statua
dell’Immacolata: lei, senza macchia,
immune dal peccato, ha voluto farsi
così vicina da essere confusa con gli
scarti della società, così che dallo
sporco della spazzatura è emersa la
purezza della Santa Madre di Dio, la
Madre del Cielo. Ho saputo
dell’interessante tradizione mongola
della suun dalai ijii, la mamma dal
cuore grande come un oceano di
latte. Se, nella narrazione della Storia
segreta dei Mongoli, una luce discesa
attraverso l’apertura superiore della 
ger feconda la mitica regina Alungoo,
voi potete contemplare nella
maternità della Vergine Maria
l’azione della luce divina che dall’alto
accompagna ogni giorno i passi della
vostra Chiesa.



Alzando lo sguardo a Maria, siate
dunque rinfrancati, vedendo che la
piccolezza non è un problema, ma
una risorsa. Sì, Dio ama la piccolezza
e ama compiere grandi cose
attraverso la piccolezza, come Maria
testimonia (cfr Lc 1,48-49). Fratelli,
sorelle, non abbiate paura dei
numeri esigui, dei successi che
tardano, della rilevanza che non
appare. Non è questa la strada di Dio.
Guardiamo a Maria, che nella sua
piccolezza è più vasta del cielo,
perché ha ospitato in sé Colui che i
cieli e i cieli dei cieli non possono
contenere (cfr 1 Re 8,27). Fratelli e
sorelle, affidiamoci a lei, chiedendo
uno zelo rinnovato, un amore
ardente che non si stanca di
testimoniare il Vangelo con gioia. E
andate avanti, coraggiosi, non
stancatevi di andare avanti. Grazie
tante per la vostra testimonianza.
Lui, il Signore, vi ha scelti e crede in
voi; io sono con voi e con tutto il
cuore vi dico: grazie; grazie per la



vostra testimonianza, grazie per le
vostre vite spese per il Vangelo.
Continuate così, costanti nella
preghiera, continuate creativi nella
carità, continuate saldi nella
comunione, gioiosi e miti in tutto e
con tutti. Vi benedico di cuore e vi
ricordo. E voi, per favore, non
dimenticatevi di pregare per me.
Grazie.

Incontro Ecumenico e
Interreligioso

Buongiorno a tutti voi, cari fratelli e
sorelle!

Permettetemi di rivolgermi a voi
così, come fratello nella fede con i
credenti in Cristo e come fratello di
tutti voi, in nome della comune
ricerca religiosa e dell’appartenenza
alla stessa umanità. L’umanità, nel
suo anelito religioso, può essere



paragonata a una comunità di
viandanti che cammina in terra con
lo sguardo rivolto al cielo. È
significativo in proposito quanto un
credente, venuto da lontano, affermò
della Mongolia, scrivendo che vi
viaggiò «non vedendo niente se non
cielo e terra» (Guglielmo di Rubruk, 
Viaggio in Mongolia, XIII/3, Milano
2014, 63). Il cielo, così limpido, così
azzurro, qui abbraccia infatti la terra
vasta e imponente, evocando le due
dimensioni fondamentali della vita
umana: quella terrena, fatta di
relazioni con gli altri, e quella
celeste, fatta di ricerca dell’Altro, che
ci trascende. La Mongolia ricorda
insomma il bisogno, per tutti noi,
pellegrini e viandanti, di volgere lo
sguardo verso l’alto per trovare la
rotta del cammino in terra.

Sono dunque felice di essere con voi
in questo importante momento di
incontro. Vivamente ringrazio
ciascuno e ciascuna per la presenza e



per ogni intervento che ha arricchito
la riflessione comune. Il fatto di
essere insieme nello stesso luogo è
già un messaggio: le tradizioni
religiose, nella loro originalità e
diversità, rappresentano un
formidabile potenziale di bene a
servizio della società. Se chi ha la
responsabilità delle nazioni
scegliesse la strada dell’incontro e del
dialogo con gli altri, contribuirebbe
certamente in maniera determinante
alla fine dei conflitti che continuano
ad arrecare sofferenza a tanti popoli.

A fornirci l’occasione di stare
insieme per conoscerci e arricchirci
reciprocamente è l’amato popolo
mongolo, che può vantare una storia
di convivenza tra esponenti di varie
tradizioni religiose. È bello ricordare
la virtuosa esperienza dell’antica
capitale imperiale Kharakhorum, al
cui interno si trovavano luoghi di
culto appartenenti a diversi “credo”,
a testimonianza di una encomiabile



armonia. Armonia: vorrei
sottolineare questa parola dal sapore
tipicamente asiatico. Essa è quel
particolare rapporto che si viene a
creare tra realtà diverse, senza
sovrapporle e omologarle, ma nel
rispetto delle differenze e a beneficio
del vivere comune. Mi chiedo: chi,
più dei credenti, è chiamato a
lavorare per l’armonia di tutti?

Fratelli, sorelle, da quanto riusciamo
ad armonizzarci con gli altri
pellegrini sulla terra e da come
riusciamo a diffondere armonia, lì
dove viviamo, si misura la valenza
sociale della nostra religiosità. Ogni
vita umana, infatti, e a maggior
ragione ogni religione, è tenuta a
“misurarsi” in base all’altruismo: non
un altruismo astratto, ma concreto,
che si traduca nella ricerca dell’altro
e nella collaborazione generosa con
l’altro, perché «l’uomo saggio si
rallegra nel donare, e solo per questo
diventa felice» (The Dhammapada:



The Buddha’s Path of Wisdom, Sri
Lanka 1985, n. 177; cfr le parole di
Gesù riferite in At 20,35). Una
preghiera, ispirata a Francesco
d’Assisi, recita: «Dove è odio, ch’io
porti amore, dove è offesa, ch’io porti
il perdono, dov’è discordia ch’io porti
l’unione». L’altruismo costruisce
armonia e dove c’è armonia c’è
intesa, c’è prosperità, c’è bellezza.
Anzi, armonia è forse il sinonimo più
appropriato di bellezza. Al contrario,
la chiusura, l’imposizione
unilaterale, il fondamentalismo e la
forzatura ideologica rovinano la
fraternità, alimentano tensioni e
compromettono la pace. La bellezza
della vita è frutto dell’armonia: è
comunitaria, cresce con la gentilezza,
con l’ascolto e con l’umiltà. E a
coglierla è il cuore puro, perché «la
vera bellezza, dopo tutto, sta nella
purezza del cuore» (M.K. Gandhi, Il
mio credo, il mio pensiero, Roma
2019, 94).



Le religioni sono chiamate a offrire
al mondo questa armonia, che il
progresso tecnico da solo non può
dare, perché, mirando alla
dimensione terrena, orizzontale
dell’uomo, rischia di dimenticare il
cielo per il quale siamo fatti. Sorelle e
fratelli, oggi siamo qui insieme come
umili eredi di antiche scuole di
sapienza. Incontrandoci, ci
impegniamo a condividere il tanto
bene che abbiamo ricevuto, per
arricchire un’umanità che nel suo
cammino è spesso disorientata da
miopi ricerche di profitto e
benessere. Essa è spesso incapace di
trovare il filo: rivolta ai soli interessi
terreni, finisce per rovinare la terra
stessa, confondendo il progresso con
il regresso, come mostrano tante
ingiustizie, tanti conflitti, tante
devastazioni ambientali, tante
persecuzioni, tanto scarto della vita
umana.



L’Asia ha moltissimo da offrire in tal
senso e la Mongolia, che di questo
continente si trova al cuore,
custodisce un grande patrimonio di
sapienza, che le religioni qui diffuse
hanno contribuito a creare e che
vorrei invitare tutti a scoprire e
valorizzare. Mi limito a citare, senza
approfondirli, dieci aspetti di questo
patrimonio sapienziale. Dieci aspetti:
il buon rapporto con la tradizione,
nonostante le tentazioni del
consumismo; il rispetto per gli
anziani e gli antenati – quanto
bisogno abbiamo oggi di un’alleanza
generazionale tra loro e i più giovani,
di dialogo tra nonni e nipoti! E poi, la
cura per l’ambiente, nostra casa
comune, altra necessità
tremendamente attuale: siamo in
pericolo. E ancora: il valore del
silenzio e della vita interiore,
antidoto spirituale a tanti malanni
del mondo odierno. Quindi, un sano
senso di frugalità; il valore
dell’accoglienza; la capacità di



resistere all’attaccamento alle cose;
la solidarietà, che nasce dalla cultura
dei legami tra le persone;
l’apprezzamento per la semplicità. E,
infine, un certo pragmatismo
esistenziale, che tende a ricercare
con tenacia il bene del singolo e della
comunità. Questi dieci sono alcuni
elementi del patrimonio di sapienza
che questo Paese può offrire al
mondo.

A proposito delle vostre usanze, ho
già parlato di come, preparandomi a
questo viaggio, mi abbiano
affascinato le dimore tradizionali
attraverso cui il popolo mongolo
rivela una sapienza sedimentata in
millenni di storia. La ger costituisce
infatti uno spazio umano: al suo
interno si svolge la vita della
famiglia, è luogo di convivialità
amicale, di incontro e di dialogo
dove, anche quando si è in tanti, si sa
fare spazio a qualcun altro. E poi è
un punto di riferimento concreto,



facilmente identificabile nelle
immense distese del territorio
mongolo; è motivo di speranza per
chi ha smarrito la strada: se c’è una 
ger c’è vita. La si trova sempre
aperta, pronta ad accogliere l’amico,
ma anche il viandante e persino lo
straniero, per offrirgli un tè fumante
che fa riprendere le forze nel freddo
dell’inverno o un fresco latte
fermentato che dona ristoro nelle
calde giornate estive. Questa è anche
l’esperienza dei missionari cattolici,
provenienti da altri Paesi, che qui
sono accolti come pellegrini e ospiti,
ed entrano in punta di piedi in
questo mondo culturale, per offrire
l’umile testimonianza del Vangelo di
Gesù Cristo.

Ma, insieme allo spazio umano, la ger
evoca l’essenziale apertura al divino.
La dimensione spirituale di questa
dimora è rappresentata dalla sua
apertura verso l’alto, con un solo
punto dal quale entra la luce, nella



forma di un lucernario a spicchi.
Così, l’interno diventa una grande
meridiana, in cui luce e ombra si
rincorrono, segnando le ore del
giorno e della notte. C’è un
bell’insegnamento in questo: il senso
del tempo che scorre giunge dall’alto,
non dal mero fluire delle attività
terrene. In certi momenti dell’anno,
poi, il raggio che penetra dall’alto
illumina l’altare domestico,
richiamando il primato della vita
spirituale. L’umana convivenza che
si attua nello spazio circolare è così
costantemente rimandata alla sua
vocazione verticale, alla sua
vocazione trascendente e spirituale.

L’umanità riconciliata e prospera,
che come esponenti di diverse
religioni contribuiamo a
promuovere, è simbolicamente
rappresentata da questo stare
insieme armonioso e aperto al
trascendente, in cui l’impegno per la
giustizia e la pace trovano



ispirazione e fondamento nel
rapporto col divino. Qui, cari sorelle
e fratelli, la nostra responsabilità è
grande, specialmente in quest’ora
della storia, perché il nostro
comportamento è chiamato a
confermare nei fatti gli insegnamenti
che professiamo; non può
contraddirli, diventando motivo di
scandalo. Nessuna confusione
dunque tra credo e violenza, tra
sacralità e imposizione, tra percorso
religioso e settarismo. La memoria
delle sofferenze patite nel passato –
penso soprattutto alle comunità
buddiste – dia la forza di trasformare
le ferite oscure in fonti di luce,
l’insipienza della violenza in
saggezza di vita, il male che rovina in
bene che costruisce. Così sia per noi,
discepoli entusiasti dei rispettivi
maestri spirituali e servitori
coscienziosi dei loro insegnamenti,
disposti ad offrirne la bellezza a
quanti accompagniamo, come
amichevoli compagni di strada.



Questo sia vero, perché in società
pluralistiche e che credono nei valori
democratici, come la Mongolia, ogni
istituzione religiosa, regolarmente
riconosciuta dall’autorità civile, ha il
dovere e in primo luogo il diritto di
offrire quello che è e quello che
crede, nel rispetto della coscienza
altrui e avendo come fine il maggior
bene di tutti.

In tal senso io vorrei confermarvi
che la Chiesa cattolica vuole
camminare così, credendo
fermamente nel dialogo ecumenico,
nel dialogo interreligioso e nel
dialogo culturale. La sua fede si
fonda sull’eterno dialogo tra Dio e
l’umanità, incarnatosi nella persona
di Gesù Cristo. Con umiltà e nello
spirito di servizio che ha animato la
vita del Maestro, venuto nel mondo
non «per farsi servire ma per
servire» (Mc 10,45), la Chiesa oggi
offre il tesoro che ha ricevuto ad ogni
persona e cultura, rimanendo in



atteggiamento di apertura e ascolto
di quanto le altre tradizioni religiose
hanno da offrire. Il dialogo, infatti,
non è antitetico all’annuncio: non
appiattisce le differenze, ma aiuta a
comprenderle, le preserva nella loro
originalità e le mette in grado di
confrontarsi per un arricchimento
franco e reciproco. Così si può
ritrovare nell’umanità benedetta dal
Cielo la chiave per camminare sulla
terra. Fratelli e sorelle, abbiamo
un’origine comune, che conferisce a
tutti la stessa dignità, e abbiamo un
cammino condiviso, che non
possiamo percorrere se non insieme,
dimorando sotto il medesimo cielo
che ci avvolge e ci illumina.

Fratelli e sorelle, il nostro trovarci
qui oggi è segno che sperare è
possibile. Sperare è possibile. In un
mondo lacerato da lotte e discordie,
ciò potrebbe sembrare utopico;
eppure, le imprese più grandi
iniziano nel nascondimento, con



dimensioni quasi impercettibili. Il
grande albero nasce dal piccolo
seme, nascosto nella terra. E se “la
fragranza dei fiori si diffonde solo
nella direzione del vento, il profumo
di chi vive secondo virtù si diffonde
in tutte le direzioni” (cfr The
Dhammapada, n. 54). Facciamo
fiorire questa certezza, che i nostri
sforzi comuni per dialogare e
costruire un mondo migliore non
sono vani. Coltiviamo la speranza.
Come ebbe a dire un filosofo:
«Ognuno fu grande secondo quello
che sperò. Uno fu grande sperando il
possibile; un altro sperando l’eterno;
ma chi sperò l’impossibile fu il più
grande di tutti» (S.A. Kierkegaard, 
Timore e tremore, Milano 2021, 16).
Le preghiere che eleviamo al cielo e
la fraternità che viviamo in terra
nutrano la speranza; siano la
testimonianza semplice e credibile
della nostra religiosità, del
camminare insieme con lo sguardo
rivolto verso l’alto, dell’abitare il



mondo in armonia – non
dimentichiamo la parola “armonia” –
come pellegrini chiamati a custodire
l’atmosfera di casa, per tutti. Grazie.

Santa Messa: Omelia

Con le parole del Salmo abbiamo
pregato: «O Dio, […] ha sete di te
l’anima mia, desidera te la mia carne
in terra arida, assetata,
senz’acqua» (Sal 63,2). Questa
stupenda invocazione accompagna il
viaggio della nostra vita, in mezzo ai
deserti che siamo chiamati ad
attraversare. E proprio in questa
terra arida ci raggiunge una buona
notizia: nel nostro cammino non
siamo soli; le nostre aridità non
hanno il potere di rendere sterile per
sempre la nostra vita; il grido della
nostra sete non rimane inascoltato.
Dio Padre ha mandato il suo Figlio a



donarci l’acqua viva dello Spirito
Santo per dissetare la nostra anima
(cfr Gv 4,10). E Gesù – lo abbiamo
appena ascoltato nel Vangelo – ci
mostra la via per essere dissetati: è la
via dell’amore, che Lui ha percorso
fino in fondo, fino alla croce, e sulla
quale ci chiama a seguirlo “perdendo
la vita per ritrovarla” nuova (cfr Mt
16,24-25).

Soffermiamoci insieme su questi due
aspetti: la sete che ci abita e l’amore
che ci disseta.

Anzitutto, siamo chiamati a
riconoscere la sete che ci abita. Il
salmista grida a Dio la propria arsura
perché la sua vita assomiglia a un
deserto. Le sue parole hanno una
risonanza particolare in una terra
come la Mongolia: un territorio
immenso, ricco di storia, una terra
piena di cultura, ma anche segnato
dall’aridità della steppa e del deserto.
Tanti di voi sono abituati alla



bellezza e alla fatica del camminare,
azione che richiama un aspetto
essenziale della spiritualità biblica,
rappresentato dalla figura di Abramo
e, più in generale, proprio del popolo
d’Israele e di ogni discepolo del
Signore: tutti, tutti noi infatti, siamo
“nomadi di Dio”, pellegrini alla
ricerca della felicità, viandanti
assetati d’amore. Il deserto evocato
dal salmista si riferisce, dunque, alla
nostra vita: siamo noi quella terra
arida che ha sete di un’acqua
limpida, di un’acqua che disseta in
profondità; è il nostro cuore che
desidera scoprire il segreto della vera
gioia, quella che anche in mezzo alle
aridità esistenziali, può
accompagnarci e sostenerci. Sì, ci
portiamo dentro una sete
inestinguibile di felicità; siamo alla
ricerca di un significato e una
direzione della nostra vita, di una
motivazione per le attività che
portiamo avanti ogni giorno; e
soprattutto siamo assetati di amore,



perché è solo l’amore che ci appaga
davvero, che ci fa stare bene –
l’amore ci fa stare bene –, che ci apre
alla fiducia facendoci gustare la
bellezza della vita. Cari fratelli e
sorelle, la fede cristiana risponde a
questa sete; la prende sul serio; non
la rimuove, non cerca di placarla con
palliativi o surrogati: no! Perché in
questa sete c’è il nostro grande
mistero: essa ci apre al Dio vivente,
al Dio Amore che ci viene incontro
per farci figli suoi e fratelli e sorelle
tra di noi.

E veniamo così al secondo aspetto: 
l’amore che ci disseta. Primo era la
nostra sete, esistenziale, profonda, e
adesso pensiamo all’amore che ci
disseta. Questo è il contenuto della
fede cristiana: Dio, che è amore, nel
suo Figlio Gesù si è fatto vicino a te, a
me, a tutti noi, desidera condividere
la tua vita, le tue fatiche, i tuoi sogni,
la tua sete di felicità. È vero, a volte ci
sentiamo come una terra deserta,



arida e senz’acqua, ma è altrettanto
vero che Dio si prende cura di noi e
ci offre l’acqua limpida e dissetante,
l’acqua viva dello Spirito che
sgorgando in noi ci rinnova
liberandoci dal pericolo della siccità.
Quest’acqua ce la dona Gesù. Come
afferma Sant’Agostino, «se ci
riconosceremo nell’assetato, ci
riconosceremo anche nel 
dissetato» (Sul Salmo 62, 3). Infatti, se
tante volte nella nostra vita
sperimentiamo il deserto, la
solitudine, la fatica, la sterilità, non
dobbiamo però dimenticare questo:
«Affinché non veniamo meno in
questo deserto – aggiunge Agostino –
Dio ci irrora con la rugiada della sua
Parola […]. Ci fa, sì, provare la sete
ma poi viene ad appagarla. […] Dio
ha avuto misericordia di noi e ha
aperto per noi una via nel deserto: il
Signore nostro Gesù Cristo», e questa
è la via nel deserto della vita. «E ci ha
procurato una consolazione nel
deserto: i predicatori della sua



Parola. Ci ha offerto dell’acqua nel
deserto, ricolmando di Spirito Santo i
suoi predicatori affinché si formasse
in essi una fonte di acqua che sale
fino alla vita eterna» (ibid., 3.8).
Queste parole, carissimi, richiamano
la vostra storia: nei deserti della vita
e nella fatica di essere una comunità
piccola, il Signore non vi fa mancare
l’acqua della sua Parola,
specialmente attraverso i predicatori
e i missionari che, unti dallo Spirito
Santo, ne seminano la bellezza. E la
Parola sempre, sempre ci riporta
all’essenziale, all’essenziale della
fede: lasciarsi amare da Dio per fare
della nostra vita un’offerta d’amore.
Perché solo l’amore ci disseta
veramente. Non dimentichiamo: solo
l’amore disseta veramente.

È ciò che Gesù, nel Vangelo di oggi,
dice con tono forte all’apostolo
Pietro. Questi non accetta il fatto che
Gesù dovrà soffrire, essere accusato
dai capi del popolo, attraversare la



passione e poi morire sulla croce.
Pietro reagisce, Pietro protesta,
vorrebbe convincere Gesù che si
sbaglia, perché secondo lui – e così
spesso pensiamo anche noi – il
Messia non può finire sconfitto,
assolutamente non può morire
crocifisso, come un malfattore
abbandonato da Dio. Ma il Signore
rimprovera Pietro, perché questo suo
modo di pensare è “secondo il
mondo”, dice il Signore, e non
secondo Dio (cfr Mt 16,21-23). Se
pensiamo che a dissetare le arsure
della nostra vita bastino il successo, il
potere, le cose materiali, questa è
una mentalità mondana, che non
porta a nulla di buono e, anzi, ci
lascia più aridi di prima. Gesù invece
ci indica la via: «Se qualcuno vuole
venire dietro a me, rinneghi sé
stesso, prenda la sua croce e mi
segua. Perché chi vuole salvare la
propria vita, la perderà; ma chi
perderà la propria vita per causa
mia, la troverà» (Mt 16,24-25).



Fratelli, sorelle, la via migliore di
tutte è questa: abbracciare la croce di
Cristo. Al cuore del cristianesimo c’è
questa notizia sconvolgente, notizia
straordinaria: quando perdi la tua
vita, quando la offri con generosità
in servizio, quando la rischi
impegnandola nell’amore, quando ne
fai un dono gratuito per gli altri,
allora essa ti ritorna in abbondanza,
riversa dentro di te una gioia che
non passa, una pace del cuore, una
forza interiore che ti sostiene. E
abbiamo bisogno di pace interiore.

Questa è la verità che Gesù ci invita a
scoprire, che Gesù vuole svelare a voi
tutti, a questa terra di Mongolia: non
serve essere grandi, ricchi o potenti
per essere felici: no! Solo l’amore ci
disseta il cuore, solo l’amore guarisce
le nostre ferite, solo l’amore ci dà la
vera gioia. E questa è la via che Gesù
ci ha insegnato e ha aperto per noi.



Anche noi, fratelli e sorelle, allora
ascoltiamo la parola che il Signore
dice a Pietro: «Va’ dietro a me» (Mt
16,23), vale a dire: diventa mio
discepolo, fai la stessa strada che
faccio io e non pensare più secondo il
mondo. Allora, con la grazia di Cristo
e dello Spirito Santo, potremo
camminare sulla via dell’amore.
Anche quando amare significa
rinnegare sé stessi, lottare contro gli
egoismi personali e mondani, correre
il rischio di vivere la fraternità.
Perché se è vero che tutto ciò costa
fatica e sacrificio e a volte significa
dover salire sulla croce, è ancora più
vero che quando perdiamo la vita
per il Vangelo, il Signore ce la dona in
abbondanza, piena di amore e di
gioia, per l’eternità.



Incontro con gli operatori della
carità e inaugurazione della Casa
della Misericordia

Cari fratelli e sorelle, buongiorno!

Vi ringrazio di cuore per
l’accoglienza, il canto e la danza, per
le vostre parole di benvenuto e per le
vostre testimonianze! Credo che si
possano ben riassumere con alcune
parole di Gesù: «Ho avuto fame e mi
avete dato da mangiare, ho avuto
sete e mi avete dato da bere» (Mt
25,35). Così il Signore ci offre il
criterio per riconoscerlo, per
riconoscerlo presente nel mondo e la
condizione per entrare nella gioia
definitiva del suo Regno al momento
dell’ultimo giudizio.

Fin dalle sue origini la Chiesa ha
preso sul serio questa verità,
dimostrando nei fatti che la
dimensione caritativa fonda la sua
identità. La dimensione caritativa
fonda l’identità della Chiesa. Penso ai



racconti degli Atti degli Apostoli, con
le numerose iniziative prese dalla
prima comunità cristiana per
realizzare le parole di Gesù, dando
vita a una Chiesa costruita su quattro
colonne: comunione, liturgia,
servizio e testimonianza. È
meraviglioso vedere che, dopo tanti
secoli, lo stesso spirito permea la
Chiesa in Mongolia: nella sua
piccolezza, essa vive di comunione
fraterna, di preghiera, di servizio
disinteressato all’umanità sofferente
e di testimonianza della propria fede.
Proprio come le quattro colonne
delle grandi ger, che sostengono il
tondo centrale superiore,
permettendo alla struttura di
reggersi e di offrire spazio
accogliente al suo interno.

Eccoci dunque dentro questa casa
che avete costruito e che oggi ho la
gioia di benedire e inaugurare. È
un’espressione concreta di quel
prendersi cura dell’altro in cui i



cristiani si riconoscono; perché dove
c’è accoglienza, ospitalità e apertura
all’altro si respira il buon profumo di
Cristo (cfr 2 Cor 2,15). Lo spendersi
per il prossimo, per la sua salute, i
suoi bisogni primari, la sua
formazione e la sua cultura,
appartiene fin dagli inizi a questa
vivace porzione del Popolo di Dio. Da
quando i primi missionari sono
arrivati a Ulaanbaatar negli anni
novanta, hanno sentito subito 
l’appello alla carità, che li ha portati a
prendersi cura dell’infanzia derelitta,
di fratelli e sorelle senza fissa
dimora, dei malati, delle persone con
disabilità, dei carcerati e di quanti
nella loro condizione di sofferenza
chiedevano di essere accolti.

Oggi vediamo come da quelle radici è
cresciuto un tronco, sono spuntati
dei rami e sono sbocciati tanti frutti:
numerose e lodevoli iniziative
benefiche, sviluppatesi in progetti a
lungo termine, portati avanti per lo



più dai diversi Istituti missionari qui
presenti e apprezzati dalla
popolazione e dalle autorità civili.
D’altronde, era stato lo stesso
Governo mongolo a chiedere l’aiuto
dei missionari cattolici per
fronteggiare le numerose emergenze
sociali di un Paese che al tempo
versava in una delicata fase di
transizione politica, segnata da
diffusa povertà. Questi progetti
vedono impegnati tutt’oggi
missionari e missionarie di tanti
Paesi, che mettono al servizio della
società mongola le loro conoscenze,
la loro esperienza, le loro risorse e
soprattutto il loro amore. A loro, e a
quanti sostengono queste numerose
opere di bene, vanno la mia
ammirazione e il mio più sentito
“grazie”.

La Casa della Misericordia si propone
come punto di riferimento per una
molteplicità di interventi caritativi,
mani tese verso i fratelli e le sorelle



che faticano a navigare tra i
problemi della vita. È una sorta di
porto dove attraccare, dove poter
trovare ascolto e comprensione.
Questa nuova iniziativa, però,
mentre si aggiunge alle numerose
altre sostenute dalle varie istituzioni
cattoliche, ne rappresenta una
versione inedita: qui, infatti, è la
Chiesa particolare a portare avanti
l’opera, nella sinergia di tutte le
componenti missionarie ma con una
chiara identità locale, come genuina
espressione della Prefettura
Apostolica nel suo insieme. E mi
piace molto il nome che avete voluto
darle: Casa della Misericordia. In
queste due parole c’è la definizione
della Chiesa, chiamata a essere
dimora accogliente dove tutti
possono sperimentare un amore
superiore, che smuove e commuove
il cuore: l’amore tenero e
provvidente del Padre, che ci vuole
fratelli, ci vuole sorelle nella sua
casa. Auspico allora che possiate



trovarvi tutti attorno a questa
realizzazione, che le varie comunità
missionarie vi partecipino
attivamente, impegnando personale
e risorse.

Perché ciò si realizzi è indispensabile
il volontariato, il servizio, cioè,
puramente gratuito e disinteressato,
che le persone liberamente decidono
di offrire a chi è nel bisogno: non
sulla base di un compenso
economico o di una qualsiasi forma
di ritorno individuale, ma per puro
amore al prossimo. Questo è lo stile
di servizio che Gesù ci ha insegnato
dicendo: «Gratuitamente avete
ricevuto, gratuitamente date» (Mt
10,8). Servire così sembra una
scommessa perdente, ma quando ci
si mette in gioco si scopre che ciò che
si dona senza aspettare
contraccambio non è sprecato; anzi,
diventa una grande ricchezza per chi
offre tempo ed energie. La gratuità,
infatti, alleggerisce l’animo, risana le



ferite del cuore, avvicina a Dio,
dischiude la fonte della gioia e
mantiene giovani dentro. In questo
Paese pieno di giovani dedicarsi al
volontariato può essere una via di
crescita personale e sociale decisiva.

È poi un fatto che, anche nelle società
altamente tecnologizzate e con un
alto standard di vita, il sistema della
previdenza sociale da solo non basta
a erogare tutti i servizi ai cittadini, se
in aggiunta non ci sono schiere di
volontari e volontarie che
impegnano tempo, capacità e risorse
per amore dell’altro. Il vero
progresso delle nazioni, infatti, non
si misura sulla ricchezza economica
e tanto meno su quanto investono
nell’illusoria potenza degli
armamenti, ma sulla capacità di
provvedere alla salute,
all’educazione e alla crescita
integrale della gente. Vorrei dunque
incoraggiare tutti i cittadini mongoli,
noti per la loro magnanimità e



capacità di abnegazione, a
impegnarsi nel volontariato,
mettendosi a disposizione degli altri.
Qui, presso la Casa della
Misericordia, avete una “palestra”
sempre aperta dove esercitare i
vostri desideri di bene e allenare il
cuore.

Vorrei, infine, sfatare alcuni “miti”.
In primo luogo, quello per cui solo le
persone benestanti possono
impegnarsi nel volontariato. Questa
è una “fantasia”. La realtà dice il
contrario: non è necessario essere
ricchi per fare del bene, anzi quasi
sempre sono le persone comuni a
dedicare tempo, conoscenze e cuore
per occuparsi degli altri. Un secondo
mito da sfatare: quello per cui la
Chiesa cattolica, che nel mondo si
distingue per il grande impegno in
opere di promozione sociale, fa tutto
questo per proselitismo, come se
occuparsi dell’altro fosse una forma
di convincimento per attirare “dalla



propria parte”. No, la Chiesa non va
avanti per proselitismo, va avanti
per attrazione. I cristiani
riconoscono chi è nel bisogno e
fanno il possibile per alleviarne le
sofferenze perché lì vedono Gesù, il
Figlio di Dio, e in Lui la dignità di
ogni persona, chiamata a essere figlio
o figlia di Dio. Mi piace immaginare
questa Casa della Misericordia come
il luogo dove persone di “credo”
diversi, e anche non credenti,
uniscono i propri sforzi a quelli dei
cattolici locali per soccorrere con
compassione tanti fratelli e sorelle in
umanità. È questa la parola,
compassione: capacità di patire con
l’altro. E questo lo Stato saprà
custodire e promuovere
adeguatamente. Perché si realizzi
questo sogno è infatti indispensabile,
qui e altrove, che chi detiene la
responsabilità pubblica sostenga tali
iniziative umanitarie, dando prova di
una sinergia virtuosa per il bene
comune. Infine, un terzo mito da



sfatare: quello secondo cui a contare
sarebbero solo i mezzi economici,
come se l’unico modo per prendersi
cura dell’altro fosse l’impiego di
personale stipendiato e
l’investimento in grandi strutture.
Certo, la carità richiede
professionalità, però le iniziative
benefiche non devono diventare
imprese, ma conservare la
freschezza di opere di carità, dove
chi è nel bisogno trova persone
capaci di ascolto, capaci di
compassione, al di là di qualsiasi
compenso.

In altre parole, per fare davvero del
bene, ciò che è indispensabile è un
cuore buono, un cuore determinato
nel cercare ciò che è meglio per
l’altro. Impegnarsi solo dietro
remunerazione non è vero amore;
solo l’amore vince l’egoismo e fa
andare avanti il mondo. A questo
proposito, mi piace concludere
ricordando un episodio legato a



Santa Teresa di Calcutta. Pare che un
giornalista, guardandola ricurva
sulla ferita maleodorante di un
malato, una volta le abbia detto:
«Quello che fate è bellissimo, ma
personalmente non lo farei neanche
per un milione di dollari». Madre
Teresa rispose: «Per un milione di
dollari non lo faccio neanch’io. Lo
faccio per amore di Dio!» Prego che
questo stile di gratuità sia il valore
aggiunto della Casa della
Misericordia. Per tutto il bene che
avete fatto e che farete, io vi
ringrazio di cuore – grazie, grazie
tante! – e vi benedico. E per favore,
abbiate anche la carità di pregare
per me. Grazie.

Copyright © Dicastero per la
Comunicazione - Libreria Editrice
Vaticana



https://www.vatican.va/content/
francesco/it/travels/2023/
outside/documents/
mongolia-2023.html

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/viaggio-
apostolico-di-papa-francesco-in-

mongolia/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-in-mongolia/
https://opusdei.org/it-it/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-in-mongolia/
https://opusdei.org/it-it/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-in-mongolia/
https://opusdei.org/it-it/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-in-mongolia/

	Viaggio apostolico di papa Francesco in Mongolia

