
opusdei.org

Viaggio apostolico di
papa Francesco in
Congo e in Sud
Sudan

Dal 31 gennaio al 5 febbraio
2023 papa Francesco si è recato
nella Repubblica Democratica
del Congo e nel Sud Sudan per
un viaggio apostolico. In questo
articolo puoi trovare le omelie e
i discorsi che ha pronunciato
durante il suo viaggio.

05/02/2023

Martedì 31 gennaio



Saluto del Santo Padre ai Giornalisti
durante il volo diretto a Kinshasa

Incontro con le Autorità, con la
Società Civile e con il Corpo
Diplomatico

Mercoledì 1° febbraio

Santa Messa

Incontro con le vittime dell'est del
paese

Incontro con i rappresentanti di
alcune opere caritative

Giovedì 2 febbraio

Incontro con i giovani e con i
catechisti

Incontro di preghiera con i Sacerdoti,
i Diaconi, i Consacrati, le Consacrate
e i Seminaristi

Venerdì 3 febbraio



Incontro con i Vescovi

Incontro con le Autorità, con la
Società Civile e con il Corpo
Diplomatico

Sabato 4 febbraio

Incontro con i Vescovi, i Sacerdoti, i
Diaconi, i Consacrati, le Consacrate e
i Seminaristi

Incontro con gli sfollati interni

Preghiera Ecumenica

Domenica 5 febbraio

Santa Messa

Martedì 31 gennaio

Saluto del Santo Padre ai
Giornalisti durante il volo diretto a
Kinshasa



Buongiorno e benvenuti tutti, e
grazie per accompagnarmi in questo
viaggio. Aspetta da un anno... È un
viaggio bello. Avrei voluto andare
anche a Goma, ma con la guerra non
si può andare là. Soltanto sarà
Kinshasa e Juba. Da lì faremo tutto.
Grazie di stare qui con me, tutti
insieme. Grazie per il vostro lavoro
che è tanto buono, aiuta tanto,
perché fa arrivare alla gente, che si
interessa del viaggio, le immagini e
anche i pensieri, le riflessioni vostre
sul viaggio. Grazie tante.

A me piacerebbe fare il giro ma oggi
non posso. Non so, posso rimanere
qui, ma mi dà un po’ di vergogna far
venire tutti voi qui… Possiamo
salutarci da lontano, non so… Grazie.

In questo momento stiamo
attraversando il Sahara. Facciamo un
pensierino, in silenzio, una preghiera
per tutte le persone che cercando un
po’ di benessere, un po’ di libertà



l’hanno attraversato e non ce l’hanno
fatta. Tanti sofferenti che arrivano al
Mediterraneo e dopo aver
attraversato il deserto sono presi nei
lager e soffrono lì. Preghiamo per
tutta quella gente.

[PREGHIERA SILENZIOSA]

Grazie.

Incontro con le Autorità, con la
Società Civile e con il Corpo
Diplomatico

Signor Presidente della Repubblica,

illustri Membri del Governo e del
Corpo diplomatico,

distinte Autorità religiose e civili,

insigni Rappresentanti della società
civile e del mondo della cultura,



Signore e Signori!

Vi saluto cordialmente, grato al
Signor Presidente per le parole che
mi ha rivolto. Sono felice di essere
qui, in questa terra così bella, vasta,
rigogliosa, che abbraccia a nord la
foresta equatoriale, al centro e verso
sud altipiani e savane alberate, a est
colline, montagne, vulcani e laghi, a
ovest grandi acque, con il fiume
Congo che incontra l’oceano. Nel
vostro Paese, che è come un
continente nel grande Continente
africano, sembra che la terra intera
respiri. Ma se la geografia di questo
polmone verde è tanto ricca e
variegata, la storia non è stata
altrettanto generosa: tormentata
dalla guerra, la Repubblica
Democratica del Congo continua a
patire entro i suoi confini conflitti e
migrazioni forzate, e a soffrire
terribili forme di sfruttamento,
indegne dell’uomo e del creato.
Questo Paese immenso e pieno di



vita, questo diaframma d’Africa,
colpito dalla violenza come da un
pugno nello stomaco, sembra da
tempo senza respiro. Signor
Presidente, Lei ha menzionato questo
genocidio dimenticato che sta
soffrendo la Repubblica del Congo.

E mentre voi Congolesi lottate per
custodire la vostra dignità e la vostra
integrità territoriale contro
deprecabili tentativi di frammentare
il Paese, io vengo a voi, nel nome di
Gesù, come pellegrino di
riconciliazione e di pace. Ho tanto
desiderato essere qui e finalmente
giungo a portarvi la vicinanza,
l’affetto e la consolazione di tutta la
Chiesa, e a imparare dal vostro
esempio di pazienza, di coraggio e di
lotta.

Vorrei parlarvi attraverso
un’immagine, che ben simboleggia la
luminosa bellezza di questa terra:
l’immagine del diamante. Care donne



e uomini congolesi, il vostro Paese è
davvero un diamante del creato; ma
voi, tutti voi, siete infinitamente più
preziosi di ogni bene che sorge da
questo suolo fecondo! Sono qui ad
abbracciarvi e a ricordarvi che avete
un valore inestimabile, che la Chiesa
e il Papa hanno fiducia in voi,
credono nel vostro futuro, in un
futuro che sia nelle vostre mani e nel
quale meritate di riversare le vostre
doti di intelligenza, sagacia e
operosità. Coraggio, fratello e sorella
congolese! Rialzati, riprendi tra le
mani, come un diamante purissimo,
quello che sei, la tua dignità, la tua
vocazione a custodire nell’armonia e
nella pace la casa che abiti. Rivivi lo
spirito del tuo inno nazionale,
sognando e mettendo in pratica le
sue parole: «Attraverso il duro
lavoro, costruiremo un Paese più
bello di prima; in pace».

Cari amici, i diamanti, comunemente
rari, qui abbondano. Se ciò vale per



le ricchezze materiali nascoste sotto
terra, vale a maggior ragione per
quelle spirituali racchiuse nei cuori.
Ed è proprio a partire dai cuori che
la pace e lo sviluppo restano possibili
perché, con l’aiuto di Dio, gli esseri
umani sono capaci di giustizia e di
perdono, di concordia e di
riconciliazione, di impegno e di
perseveranza nel mettere a frutto i
talenti ricevuti. Dall’inizio del mio
viaggio desidero dunque rivolgere un
appello: ciascun congolese si senta
chiamato a fare la propria parte! La
violenza e l’odio non abbiano più
posto nel cuore e sulle labbra di
nessuno, perché sono sentimenti
antiumani e anticristiani, che
paralizzano lo sviluppo e riportano
indietro, a un passato oscuro.

A proposito di sviluppo frenato e di
ritorno al passato, è tragico che
questi luoghi, e più in generale il
Continente africano, soffrano ancora
varie forme di sfruttamento. C’è quel



motto che esce dall’inconscio di tante
culture e tanta gente: “L’Africa va
sfruttata”, questo è terribile! Dopo
quello politico, si è scatenato infatti
un “colonialismo economico”,
altrettanto schiavizzante. Così questo
Paese, ampiamente depredato, non
riesce a beneficiare a sufficienza
delle sue immense risorse: si è giunti
al paradosso che i frutti della sua
terra lo rendono “straniero” ai suoi
abitanti. Il veleno dell’avidità ha reso
i suoi diamanti insanguinati. È un
dramma davanti al quale il mondo
economicamente più progredito
chiude spesso gli occhi, le orecchie e
la bocca. Ma questo Paese e questo
Continente meritano di essere
rispettati e ascoltati, meritano spazio
e attenzione: giù le mani dalla
Repubblica Democratica del Congo,
giù le mani dall’Africa! Basta
soffocare l’Africa: non è una miniera
da sfruttare o un suolo da
saccheggiare. L’Africa sia
protagonista del suo destino! Il



mondo faccia memoria dei disastri
compiuti lungo i secoli a danno delle
popolazioni locali e non dimentichi
questo Paese e questo Continente.
L’Africa, sorriso e speranza del
mondo, conti di più: se ne parli
maggiormente, abbia più peso e
rappresentanza tra le Nazioni!

Si faccia largo una diplomazia
dell’uomo per l’uomo, dei popoli per i
popoli, dove al centro non vi siano il
controllo delle aree e delle risorse, le
mire di espansione e l’aumento dei
profitti, ma le opportunità di crescita
della gente. Guardando a questo
popolo, si ha l’impressione che la
Comunità internazionale si sia quasi
rassegnata alla violenza che lo
divora. Non possiamo abituarci al
sangue che in questo Paese scorre
ormai da decenni, mietendo milioni
di morti all’insaputa di tanti. Si
conosca quanto qui accade. I processi
di pace in corso, che incoraggio con
tutte le forze, siano sostenuti coi fatti



e gli impegni siano mantenuti. Grazie
a Dio non manca chi contribuisce al
bene della popolazione locale e a un
reale sviluppo attraverso progetti
efficaci: non interventi di mero
assistenzialismo, ma piani volti a una
crescita integrale. Esprimo tanta
gratitudine ai Paesi e alle
organizzazioni che forniscono aiuti
sostanziali in tal senso, favorendo la
lotta alla povertà e alle malattie,
sostenendo lo stato di diritto,
promuovendo il rispetto dei diritti
umani. Esprimo l’auspicio che
possano continuare a svolgere
pienamente e coraggiosamente
questo nobile ruolo.

Torniamo all’immagine del
diamante. Una volta lavorato, la sua
bellezza deriva anche dalla sua
forma, da numerose facce
armonicamente disposte. Pure
questo Paese, impreziosito dal suo
tipico pluralismo, ha un carattere
poliedrico. È una ricchezza che va



custodita, evitando di scivolare nel
tribalismo e nella contrapposizione.
Parteggiare ostinatamente per la
propria etnia o per interessi
particolari, alimentando spirali di
odio e di violenza, torna a svantaggio
di tutti, in quanto blocca la
necessaria “chimica dell’insieme”. A
proposito di chimica, è interessante
che a costituire i diamanti siano
semplici atomi di carbonio i quali
però, se legati diversamente tra loro,
formano la grafite: in pratica, la
differenza tra la luminosità di un
diamante e l’oscurità della grafite è
data dal modo in cui i singoli atomi
sono disposti all’interno del reticolo
cristallino. Fuor di metafora, il
problema non è la natura degli
uomini o dei gruppi etnici e sociali,
ma il modo in cui si decide di stare
insieme: la volontà o meno di venirsi
incontro, di riconciliarsi e di
ricominciare segna la differenza tra
l’oscurità del conflitto e un avvenire
luminoso di pace e prosperità.



Cari amici, il Padre del cielo vuole
che sappiamo accoglierci come
fratelli e sorelle di un’unica famiglia
e lavorare a un futuro che sia
insieme agli altri, non contro gli altri.
«Bintu bantu»: così, con molta
efficacia, un vostro proverbio ricorda
che la vera ricchezza sono le persone
e le buone relazioni con loro. In
modo speciale le religioni, con il loro
patrimonio di sapienza, sono
chiamate a contribuirvi, nel
quotidiano sforzo di rinunciare a
ogni aggressività, proselitismo e
costrizione, mezzi indegni della
libertà umana. Quando si degenera
nell’imporsi, andando a caccia di
seguaci in modo indiscriminato, con
l’inganno o con la forza, si saccheggia
la coscienza altrui e si voltano le
spalle al vero Dio, perché – non
dimentichiamolo – «dove c’è lo
Spirito del Signore, c’è libertà» (2 Cor
3,17) e dove non c’è libertà, non c’è lo
Spirito del Signore. Nell’impegno a
edificare un futuro di pace e di



fraternità, anche i membri della
società civile, alcuni dei quali
presenti, svolgono un ruolo
essenziale. Spesso hanno dato prova
di sapersi opporre all’ingiustizia e al
degrado a costo di grandi sacrifici,
pur di difendere i diritti umani, la
necessità di una solida educazione
per tutti e di una vita più dignitosa
per ciascuno. Ringrazio di cuore le
donne e gli uomini, in particolare i
giovani di questo Paese, che hanno
sofferto in varia misura per questo, e
rendo loro omaggio.

Il diamante, nella sua trasparenza,
rifrange in modo meraviglioso la luce
che riceve. Molti di voi brillano per il
ruolo che ricoprono. Chi detiene
responsabilità civili e di governo è
dunque chiamato a operare con
limpidezza cristallina, vivendo
l’incarico ricevuto come un mezzo
per servire la società. Il potere,
infatti, ha senso solo se diventa
servizio. Quant’è importante operare



con questo spirito, fuggendo
l’autoritarismo, la ricerca di
guadagni facili e l’avidità del denaro,
che l’apostolo Paolo definisce «radice
di tutti i mali» (1 Tim 6,10). E nello
stesso tempo favorire elezioni libere,
trasparenti, credibili; estendere
ancora di più la partecipazione ai
processi di pace alle donne, ai
giovani e a diversi gruppi, ai gruppi
marginalizzati; ricercare il bene
comune e la sicurezza della gente
anziché gli interessi personali o di
gruppo; rafforzare la presenza dello
Stato in ogni parte del territorio;
prendersi cura delle tante persone
sfollate e rifugiate. Non ci si lasci
manipolare né tantomeno comprare
da chi vuole mantenere il Paese nella
violenza, per sfruttarlo e fare affari
vergognosi: ciò porta solo discredito
e vergogna, insieme a morte e
miseria. Fa bene invece accostarsi
alla gente, per rendersi conto di
come vive. Le persone si fidano
quando sentono che chi le governa è



realmente vicino, non per calcolo né
per esibizione, ma per servizio.

Nella società, a oscurare la luce del
bene sono spesso le tenebre
dell’ingiustizia e della corruzione.
Già secoli fa Sant’Agostino, che
nacque in questo Continente, si
chiedeva: «Se non è rispettata la
giustizia, che cosa sono gli Stati se
non delle grandi bande di ladri?» (De
civ. Dei, IV,4). Dio è dalla parte di chi
ha fame e sete di giustizia (cfr Mt
5,6). Non bisogna stancarsi di
promuovere, in ogni settore, il diritto
e l’equità, contrastando l’impunità e
la manipolazione delle leggi e
dell’informazione.

Un diamante sorge dalla terra
genuino ma grezzo, bisognoso di
lavorazione. Così, anche i diamanti
più preziosi della terra congolese,
che sono i figli di questa nazione,
devono poter usufruire di valide
opportunità educative, che



consentano loro di mettere
pienamente a frutto i brillanti talenti
che hanno. L’educazione è
fondamentale: è la via per il futuro,
la strada da imboccare per
raggiungere la piena libertà di questo
Paese e del Continente africano. In
essa è urgente investire, per
preparare società che saranno
consolidate solo se ben istruite,
autonome solo se pienamente
consapevoli delle proprie
potenzialità e capaci di svilupparle
con responsabilità e perseveranza.
Ma tanti bambini non vanno a
scuola: quanti, anziché ricevere una
degna istruzione, vengono sfruttati!
Troppi muoiono, sottoposti a lavori
schiavizzanti nelle miniere. Non si
risparmino sforzi per denunciare la
piaga del lavoro minorile e porvi
fine. Quante ragazze sono
emarginate e violate nella loro
dignità! I bambini, le fanciulle, i
giovani sono il presente di speranza,
sono la speranza: non permettiamo



che venga cancellata, ma
coltiviamola con passione!

Il diamante, dono della terra,
richiama alla custodia del creato, alla
protezione dell’ambiente. Situata nel
cuore dell’Africa, la Repubblica
Democratica del Congo ospita uno
dei più grandi polmoni verdi del
mondo, che va preservato. Come per
la pace e per lo sviluppo, anche in
questo campo è importante una
collaborazione ampia e proficua, che
permetta di intervenire
efficacemente, senza imporre
modelli esterni più utili a chi aiuta
che a chi viene aiutato. Tanti hanno
chiesto all’Africa impegno e hanno
offerto aiuti per contrastare i
cambiamenti climatici e il
coronavirus. Sono certamente
opportunità da cogliere, però c’è
soprattutto bisogno di modelli
sanitari e sociali che rispondano non
solo alle urgenze del momento, ma
contribuiscano a una effettiva



crescita sociale: di strutture solide e
di personale onesto e competente,
per superare i gravi problemi che
bloccano sul nascere lo sviluppo,
come la fame e le malattie.

Il diamante, infine, è il minerale di
origine naturale con la durezza più
elevata; è molto alta la sua resistenza
agli agenti chimici. Il continuo
ripetersi di attacchi violenti e le tante
situazioni di disagio potrebbero
indebolire la resistenza dei
Congolesi, minarne la forza d’animo,
portarli a scoraggiarsi e a chiudersi
nella rassegnazione. Ma in nome di
Cristo, che è il Dio della speranza, il
Dio di ogni possibilità che dà sempre
la forza di ricominciare, in nome
della dignità e del valore dei
diamanti più preziosi di questa terra,
che sono i suoi cittadini, vorrei
invitare tutti a una ripartenza sociale
coraggiosa e inclusiva. Lo chiede la
storia luminosa ma ferita del Paese,
lo supplicano soprattutto i giovani e i



bambini. Io sono con voi e
accompagno con la preghiera e con
la vicinanza ogni sforzo per un
avvenire pacifico, armonioso e
prospero di questo grande Paese. Dio
benedica l’intera nazione congolese!

Mercoledì 1° febbraio

Santa Messa

Bandeko, boboto [Fratelli e sorelle,
pace] R/Bondeko [Fraternità]

Bondeko [Fraternità] R/ Esengo
[Gioia]

Esengo, gioia: la gioia di vedervi e
incontrarvi è grande: ho tanto
desiderato questo momento – ci ha
fatto aspettare un anno! –, grazie per
essere qui!



Il Vangelo ci ha appena detto che
anche la gioia dei discepoli era
grande la sera di Pasqua, e che
questa gioia scaturì «al vedere il
Signore» (Gv 20,20). In quel clima di
gioia e di stupore, il Risorto parla ai
suoi. E che cosa dice loro? Anzitutto
tre parole: «Pace a voi!» (v. 19). È un
saluto, ma è più che un saluto: è una
consegna. Perché la pace, quella pace
annunciata dagli angeli nella notte di
Betlemme (cfr Lc 2,14), quella pace
che Gesù ha promesso di lasciare ai
suoi (cfr Gv 14,27), ora, per la prima
volta, viene consegnata
solennemente ai discepoli. La pace di
Gesù, che viene consegnata anche a
noi in ogni Messa, è pasquale: arriva
con la risurrezione, perché prima il
Signore doveva sconfiggere i nostri
nemici, il peccato e la morte, e
riconciliare il mondo al Padre;
doveva provare la nostra solitudine e
il nostro abbandono, i nostri inferi,
abbracciare e colmare le distanze
che ci separavano dalla vita e dalla



speranza. Ora, azzerate le distanze
tra Cielo e terra, tra Dio e uomo, la
pace di Gesù viene data ai discepoli.

Mettiamoci dunque dalla loro parte.
Quel giorno erano completamente
tramortiti dallo scandalo della croce,
feriti dentro per aver abbandonato
Gesù dandosi alla fuga, delusi per
l’epilogo della sua vicenda, timorosi
di fare la sua stessa fine. In loro
c’erano sensi di colpa, frustrazione,
tristezza, paura… Ebbene, Gesù
proclama la pace mentre nel cuore
dei discepoli ci sono le macerie,
annuncia la vita mentre loro sentono
dentro la morte. In altre parole, la
pace di Gesù arriva nel momento in
cui tutto per loro sembrava finito, nel
momento più inatteso e insperato,
quando non c’erano spiragli di pace.
Così fa il Signore: ci stupisce, ci tende
la mano quando stiamo per
sprofondare, ci rialza quando
tocchiamo il fondo. Fratelli, sorelle,
con Gesù il male non ha mai la



meglio, non ha mai l’ultima parola.
«Egli infatti è la nostra pace» (Ef 2,14)
e la sua pace vince sempre. Allora,
noi che siamo di Gesù non possiamo
lasciare che in noi prevalga la
tristezza, non possiamo permettere
che serpeggino rassegnazione e
fatalismo. Se intorno a noi si respira
questo clima, così non sia per noi: in
un mondo scoraggiato per la violenza
e la guerra, i cristiani fanno come
Gesù. Lui, quasi insistendo, ha
ripetuto ai discepoli: Pace, pace a voi!
(cfr Gv 20,19.21); e noi siamo
chiamati a fare nostro e dire al
mondo questo annuncio insperato e
profetico del Signore, annuncio di
pace.

Ma, possiamo chiederci, come
custodire e coltivare la pace di Gesù?
Egli stesso ci indica tre sorgenti di
pace, tre fonti per continuare ad
alimentarla. Sono il perdono, la
comunità e la missione.



Vediamo la prima sorgente: il
perdono. Gesù dice ai suoi: «A coloro
a cui perdonerete i peccati, saranno
perdonati» (v. 23). Ma prima di dare
agli apostoli il potere di perdonare, li
perdona; non a parole, ma con un
gesto, il primo che il Risorto compie
davanti a loro. Egli, dice il Vangelo,
«mostrò loro le mani e il fianco» (v.
20). Mostra cioè le piaghe, le offre
loro, perché il perdono nasce dalle
ferite. Nasce quando le ferite subite
non lasciano cicatrici d’odio, ma
diventano il luogo in cui fare posto
agli altri e accoglierne le debolezze.
Allora le fragilità diventano
opportunità e il perdono diventa la
via della pace. Non si tratta di
lasciarsi tutto alle spalle come se
niente fosse, ma di aprire agli altri il
proprio cuore con amore. Così fa
Gesù: davanti alla miseria di chi lo ha
rinnegato e abbandonato, mostra le
ferite e apre la fonte della
misericordia. Non usa tante parole,
ma spalanca il suo cuore ferito, per



dirci che Lui è sempre ferito d’amore
per noi.

Fratelli, sorelle, quando la colpa e la
tristezza ci opprimono, quando le
cose non vanno, sappiamo dove
guardare: alle piaghe di Gesù, pronto
a perdonarci con il suo amore ferito
e infinito. Lui conosce le tue ferite,
conosce le ferite del tuo Paese, del
tuo popolo, della tua terra! Sono
ferite che bruciano, continuamente
infettate dall’odio e dalla violenza,
mentre la medicina della giustizia e il
balsamo della speranza sembrano
non arrivare mai. Fratello, sorella,
Gesù soffre con te, vede le ferite che
porti dentro e desidera consolarti e
guarirti, porgendoti il suo Cuore
ferito. Al tuo cuore Dio ripete le
parole che ha detto oggi per mezzo
del profeta Isaia: «Voglio sanarlo,
guidarlo e offrirgli consolazioni» (Is
57,18).



Insieme oggi crediamo che con Gesù
c’è sempre la possibilità di essere
perdonati e ricominciare, e pure la
forza di perdonare sé stessi, gli altri e
la storia! Cristo questo desidera:
ungerci con il suo perdono per darci
la pace e il coraggio di perdonare a
nostra volta, il coraggio di compiere
una grande amnistia del cuore.
Quanto bene ci fa ripulire il cuore
dalla rabbia, dai rimorsi, da ogni
rancore e livore! Carissimi, sia oggi il
momento di grazia per accogliere e
vivere il perdono di Gesù! Sia il
momento giusto per te, che porti un
fardello pesante sul cuore e hai
bisogno che sia tolto per tornare a
respirare. E sia il momento propizio
per te, che in questo Paese ti dici
cristiano ma commetti violenze; a te
il Signore dice: “Deponi le armi,
abbraccia la misericordia”. E a tutti i
feriti e gli oppressi di questo popolo
dice: “Non temete di mettere le
vostre ferite nelle mie, le vostre
piaghe nelle mie piaghe”.



Facciamolo, fratelli e sorelle; non
abbiate paura di togliere il Crocifisso
dal collo e dalle tasche, di prenderlo
tra le mani e di portarlo vicino al
cuore per condividere le vostre ferite
con quelle di Gesù. Tornati a casa,
prendete pure il Crocifisso che avete
e abbracciatelo. Diamo a Cristo la
possibilità di risanarci il cuore,
gettiamo in Lui il passato, ogni paura
e affanno. Che bello aprire le porte
del cuore e quelle di casa alla sua
pace! E perché non scrivere nelle
vostre stanze, sui vostri abiti, fuori
dalle vostre case, le sue parole: Pace
a voi? Mostratele, saranno una
profezia per il Paese, la benedizione
del Signore su chi incontrate. Pace a
voi: lasciamoci perdonare da Dio e
perdoniamoci tra di noi!

Guardiamo ora alla seconda sorgente
della pace: la comunità. Gesù risorto
non si rivolge ai singoli discepoli, ma
li incontra insieme: parla loro al
plurale e alla prima comunità



consegna la sua pace. Non c’è
cristianesimo senza comunità, come
non c’è pace senza fraternità. Ma
come comunità, verso dove
camminare, dove andare per trovare
la pace? Guardiamo ancora ai
discepoli. Prima di Pasqua andavano
dietro a Gesù, ma ragionavano
ancora in modo troppo umano:
speravano in un Messia
conquistatore che avrebbe cacciato i
nemici, compiuto prodigi e miracoli,
aumentato il loro prestigio e il loro
successo. Ma questi desideri
mondani li hanno lasciati a mani
vuote, anzi hanno tolto pace alla
comunità, generando discussioni e
opposizioni (cfr Lc 9,46; 22,24).
Anche per noi c’è questo rischio:
stare insieme ma andare avanti da
soli, ricercando nella società, ma
anche nella Chiesa, il potere, la
carriera, le ambizioni... Così, però, si
segue il proprio io anziché il vero Dio
e si finisce come quei discepoli:
chiusi in casa, vuoti di speranza e



pieni di paura e delusione. Ma ecco
che a Pasqua ritrovano la via della
pace grazie a Gesù, che soffia su di
loro e dice: «Ricevete lo Spirito
Santo» (Gv 20,22). Grazie allo Spirito
Santo non guarderanno più a ciò che
li divide, ma a ciò che li unisce;
andranno nel mondo non più per sé
stessi, ma per gli altri; non per avere
visibilità, ma per dare speranza; non
a guadagnare consensi, ma a
spendere la vita con gioia per il
Signore e per gli altri.

Fratelli, sorelle, il nostro pericolo è
seguire lo spirito del mondo anziché
quello di Cristo. E qual è la via per
non cadere nei trabocchetti del
potere e del denaro, per non cedere
alle divisioni, alle lusinghe del
carrierismo che corrodono la
comunità, alle false illusioni del
piacere e della stregoneria che
rinchiudono in sé stessi? Ce lo
suggerisce il Signore ancora
attraverso il profeta Isaia, dicendo:



«Sono con gli oppressi e gli umiliati,
per ravvivare lo spirito degli umili e
rianimare il cuore degli oppressi» (Is
57,15). La via è condividere con i
poveri: ecco l’antidoto migliore
contro la tentazione di dividerci e
mondanizzarci. Avere il coraggio di
guardare i poveri e ascoltarli, perché
sono membri della nostra comunità e
non estranei da cancellare dalla vista
e dalla coscienza. Aprire il cuore agli
altri, invece di chiuderlo sui propri
problemi o sulle proprie vanità.
Ripartiamo dai poveri e scopriremo
che tutti condividiamo la povertà
interiore; che tutti abbiamo bisogno
dello Spirito di Dio per liberarci dallo
spirito del mondo; che l’umiltà è la
grandezza del cristiano e la
fraternità la sua vera ricchezza.
Crediamo nella comunità e, con
l’aiuto di Dio, edifichiamo una Chiesa
vuota di spirito mondano e piena di
Spirito Santo, libera da ricchezze per
sé stessi e colma di amore fraterno!



Arriviamo infine alla terza sorgente
della pace: la missione. Gesù dice ai
discepoli: «Come il Padre ha mandato
me, anche io mando voi» (Gv 20,21).
Ci manda come il Padre ha mandato
Lui. E come il Padre lo ha mandato
nel mondo? Lo ha inviato a servire e
a dare la vita per l’umanità (cfr Mc
10,45), a manifestare la sua
misericordia per ciascuno (cfr Lc 15),
a cercare i lontani (cfr Mt 9,13). In
una parola, lo ha inviato per tutti:
non solo per i giusti, ma per tutti.
Risuonano ancora, in questo senso, le
parole di Isaia: «Pace, pace ai lontani
e ai vicini – dice il Signore» (Is 57,19).
Ai lontani, anzitutto, e ai vicini: non
solo ai “nostri”, ma a tutti.

Fratelli, sorelle, siamo chiamati a
essere missionari di pace, e questo ci
darà pace. È una scelta: è fare posto a
tutti nel cuore, è credere che le
differenze etniche, regionali, sociali,
religiose e culturali vengono dopo e
non sono ostacoli; che gli altri sono



fratelli e sorelle, membri della stessa
comunità umana; che ognuno è
destinatario della pace portata nel
mondo da Gesù. È credere che noi
cristiani siamo chiamati a
collaborare con tutti, a spezzare il
circolo della violenza, a smontare le
trame dell’odio. Sì, i cristiani,
mandati da Cristo, sono chiamati per
definizione a essere coscienza di pace
del mondo: non solo coscienze
critiche, ma soprattutto testimoni di
amore; non pretendenti dei propri
diritti, ma di quelli del Vangelo, che
sono la fraternità, l’amore e il
perdono; non ricercatori dei propri
interessi, ma missionari del folle
amore che Dio ha per ciascun essere
umano.

Pace a voi, dice Gesù oggi a ogni
famiglia, comunità, etnia, quartiere e
città di questo grande Paese. Pace a
voi: lasciamo che risuonino nel
cuore, in silenzio, queste parole del
nostro Signore. Sentiamole rivolte a



noi e scegliamo di essere testimoni di
perdono, protagonisti nella comunità,
gente in missione di pace nel mondo.

Moto azalí na matoi ma koyoka [Chi
ha orecchi per intendere] R/Ayoka
[Intenda]

Moto azalí na motema mwa
kondima[Chi ha cuore per
acconsentire]

R/Andima [Acconsenta]

Incontro con le vittime dell'est del
paese

Cari fratelli e sorelle!

Grazie. Grazie per il coraggio di
queste testimonianze. Davanti alla
violenza disumana che avete visto
con i vostri occhi e provato sulla
vostra pelle si resta scioccati. C’è solo



da piangere, senza parole,
rimanendo in silenzio. Bunia, Beni-
Butembo, Goma, Masisi, Rutshuru,
Bukavu, Uvira, luoghi che i media
internazionali non menzionano
quasi mai: qui e altrove tanti fratelli
e sorelle nostri, figli della stessa
umanità, vengono presi in ostaggio
dall’arbitrarietà del più forte, da chi
tiene in mano le armi più potenti,
armi che continuano a circolare. Il
mio cuore è oggi nell’Est di questo
immenso Paese, che non avrà pace
finché essa non sarà raggiunta lì,
nella sua parte orientale.

A voi, cari abitanti dell’Est, voglio
dire: vi sono vicino. Le vostre
lacrime sono le mie lacrime, il vostro
dolore è il mio dolore. A ogni
famiglia in lutto o sfollata a causa di
villaggi bruciati e altri crimini di
guerra, ai sopravvissuti alle violenze
sessuali, a ogni bambino e adulto
ferito, dico: sono con voi,vorrei
portarvi la carezza di Dio. Il suo



sguardo tenero e compassionevole si
posa su di voi. Mentre i violenti vi
trattano come oggetti, il Padre che è
nei cieli vede la vostra dignità e dice
a ciascuno di voi: «Tu sei prezioso ai
miei occhi, perché sei degno di stima
e ti amo» (Is 43,4). Fratelli e sorelle, la
Chiesa è e sarà sempre dalla vostra
parte. Dio vi ama, non si è scordato
di voi, ma pure gli uomini si
ricordino di voi!

È in nome suo che, insieme alle
vittime e a chi s’impegna per la pace,
la giustizia e la fraternità, condanno
le violenze armate, i massacri, gli
stupri, la distruzione e l’occupazione
di villaggi, il saccheggio di campi e di
bestiame che continuano a essere
perpetrati nella Repubblica
Democratica del Congo. E pure il
sanguinoso, illegale sfruttamento
della ricchezza di questo Paese, così
come i tentativi di frammentarlo per
poterlo gestire. Riempie di sdegno
sapere che l’insicurezza, la violenza e



la guerra che tragicamente
colpiscono tanta gente sono
vergognosamente alimentate non
solo da forze esterne, ma anche
dall’interno, per trarne interessi e
vantaggi. Mi rivolgo al Padre che è
nei cieli, il quale ci vuole tutti fratelli
e sorelle in terra: umilmente abbasso
il capo e, con il dolore nel cuore, gli
chiedo perdono per la violenza
dell’uomo sull’uomo. Padre, abbi
pietà di noi. Consola le vittime e
coloro che soffrono. Converti i cuori
di chi compie crudeli atrocità, che
gettano infamia sull’umanità intera!
E apri gli occhi a coloro che li
chiudono o si girano dall’altra parte
davanti a questi abomini.

Si tratta di conflitti che costringono
milioni di persone a lasciare le
proprie case, provocano gravissime
violazioni dei diritti umani,
disintegrano il tessuto socio-
economico, causano ferite difficili da
rimarginare. Sono lotte di parte in



cui si intrecciano dinamiche etniche,
territoriali e di gruppo; conflitti che
hanno a che fare con la proprietà
terriera, con l’assenza o la debolezza
delle istituzioni, odi in cui si infiltra
la blasfemia della violenza in nome
di un falso dio. Ma è, soprattutto, la
guerra scatenata da un’insaziabile
avidità di materie prime e di denaro,
che alimenta un’economia armata, la
quale esige instabilità e corruzione.
Che scandalo e che ipocrisia: la gente
viene violentata e uccisa mentre gli
affari che provocano violenze e
morte continuano a prosperare!

Rivolgo un vibrante appello a tutte le
persone, a tutte le entità, interne ed
esterne, che tirano i fili della guerra
nella Repubblica Democratica del
Congo, depredandola, flagellandola e
destabilizzandola. Vi arricchite
attraverso lo sfruttamento illegale
dei beni di questo Paese e il cruento
sacrificio di vittime innocenti.
Ascoltate il grido del loro sangue (cfr



Gen 4,10), prestate orecchio alla voce
di Dio, che vi chiama alla
conversione, e a quella della vostra
coscienza: fate tacere le armi,
mettete fine alla guerra. Basta! Basta
arricchirsi sulla pelle dei più deboli,
basta arricchirsi con risorse e soldi
sporchi di sangue!

Cari fratelli e sorelle, e noi che cosa
possiamo fare? Da dove cominciare?
Come agire per promuovere la pace?
Vorrei umilmente proporvi di
ripartire da due “no” e da due “sì”.

Anzitutto no alla violenza, sempre e
comunque, senza “se” e senza “ma”.
No alla violenza! Amare la propria
gente non significa nutrire odio nei
riguardi degli altri. Anzi, voler bene
al proprio Paese significa rifiutare di
lasciarsi coinvolgere da quanti
incitano a ricorrere alla forza. È un
tragico inganno: l’odio e la violenza
non sono mai accettabili, mai
giustificabili, mai tollerabili, a



maggior ragione per chi è cristiano.
L’odio genera solo altro odio e la
violenza altra violenza. Un “no”
chiaro e forte va poi detto a chi
propaga in nome di Dio questa
violenza, questo odio. Cari Congolesi,
non lasciatevi sedurre da persone o
gruppi che incitano alla violenza in
suo nome. Dio è Dio della pace e non
della guerra. Predicare l’odio è una
bestemmia, e l’odio sempre corrode
il cuore dell’uomo. Infatti, chi vive di
violenza non vive mai bene: pensa di
salvarsi la vita e invece viene
inghiottito in un gorgo di male che,
portandolo a combattere i fratelli e le
sorelle con cui è cresciuto e ha
vissuto per anni, lo uccide dentro.

Ma per dire davvero “no” alla
violenza non basta evitare atti
violenti; occorre estirpare le radici
della violenza: penso all’avidità,
all’invidia e, soprattutto, al rancore.
Mentre mi inchino con rispetto
davanti alla sofferenza patita da



tanti, vorrei chiedere a tutti di
comportarsi come ci avete suggerito
voi, testimoni coraggiosi, che avete il
coraggio di disarmare il cuore. Lo
chiedo a tutti in nome di Gesù, che ha
perdonato chi gli ha trafitto i polsi e i
piedi con i chiodi, attaccandolo a una
croce: vi prego di disarmare il cuore.
Ciò non vuol dire smettere di
indignarsi di fronte al male e non
denunciarlo, questo è doveroso!
Nemmeno significa impunità e
condono delle atrocità, andando
avanti come se nulla fosse. Quello
che ci è chiesto, in nome della pace,
in nome del Dio della pace, è
smilitarizzare il cuore: togliere il
veleno, rigettare l’astio, disinnescare
l’avidità, cancellare il risentimento;
dire “no” a tutto ciò sembra rendere
deboli, ma in realtà rende liberi,
perché dà pace. Sì, la pace nasce dai
cuori, da cuori liberi dal rancore.

C’è poi un secondo “no” da dire: no
alla rassegnazione. La pace chiede di



combattere lo scoraggiamento, lo
sconforto e la sfiducia che portano a
credere che sia meglio diffidare di
tutti, vivere separati e distanti
piuttosto che tendersi la mano e
camminare insieme. Ancora, in
nome di Dio, rinnovo l’invito perché
quanti vivono nella Repubblica
Democratica del Congo non si lascino
cadere le braccia, ma si impegnino
per costruire un futuro migliore. Un
avvenire di pace non pioverà dal
cielo, ma potrà arrivare se si
sgombreranno dai cuori il fatalismo
rassegnato e la paura di mettersi in
gioco con gli altri. Un futuro diverso
verrà se sarà di tutti e non di
qualcuno, se sarà per tutti e non
contro qualcuno. Un avvenire nuovo
verrà se l’altro, tutsi o hutu che sia,
non sarà più un avversario o un
nemico, ma un fratello e una sorella
nel cui cuore bisogna credere che c’è,
pur nascosto, lo stesso desiderio di
pace. Anche nell’Est la pace è



possibile! Crediamoci! Lavoriamoci,
senza delegare il cambiamento!

Non si può costruire l’avvenire
restando chiusi nei propri interessi
particolari, ripiegati nei propri
gruppi, nelle proprie etnie e nei
propri clan. Un adagio swahili
insegna: «jirani ni ndugu» [il vicino è
un fratello]; quindi, fratello, sorella,
tutti i tuoi vicini sono tuoi fratelli,
siano essi burundesi, ugandesi o
ruandesi. Siamo tutti fratelli, perché
figli dello stesso Padre: così ci
insegna la fede cristiana, professata
da gran parte della popolazione.
Allora, si alzi lo sguardo al Cielo e
non si rimanga prigionieri del
timore: il male che ciascuno ha
sofferto ha bisogno di essere
convertito in bene per tutti; lo
sconforto che paralizza ceda il passo
a un rinnovato ardore, a una lotta
indomita per la pace, a coraggiosi
propositi di fraternità, alla bellezza
di gridare insieme mai più: mai più



violenza, mai più rancore, mai più
rassegnazione!

Ed eccoci finalmente ai due “sì” per
la pace. Anzitutto, sì alla
riconciliazione. Amici, è meraviglioso
quanto state per fare. Volete
impegnarvi a perdonarvi a vicenda e
a ripudiare le guerre e i conflitti per
risolvere le distanze e le differenze. E
volete farlo pregando insieme, tra
poco, stretti attorno all’albero della
Croce, sotto il quale, con grande
coraggio, desiderate deporre i segni
delle violenze che avete visto e
subito: uniformi, machete, martelli,
asce, coltelli... Anche la croce era uno
strumento di dolore e di morte, il più
terribile ai tempi di Gesù, ma,
attraversato dal suo amore, è
diventato strumento universale di
riconciliazione, albero di vita.

Vorrei dirvi: siate anche voi alberi di
vita. Fate come gli alberi, che
assorbono inquinamento e



restituiscono ossigeno. O, come dice
un proverbio: “Nella vita fai come la
palma: riceve sassi, restituisce
datteri”. Questa è profezia cristiana:
rispondere al male con il bene,
all’odio con l’amore, alla divisione
con la riconciliazione. La fede porta
con sé una nuova idea di giustizia,
che non si accontenta di punire e
rinuncia a vendicare, ma vuole
riconciliare, disinnescare nuovi
conflitti, estinguere l’astio,
perdonare. E tutto questo è più
potente del male. Sapete perché?
Perché trasforma la realtà da dentro
invece che distruggerla da fuori. Solo
così si sconfigge il male, proprio
come ha fatto Gesù sull’albero della
croce, facendosene carico e
trasformandolo con il suo amore.
Così il dolore si è tramutato in
speranza. Amici, solo il perdono apre
le porte al domani, perché apre le
porte a una giustizia nuova, senza
dimenticare, scardina il circolo
vizioso della vendetta. Riconciliarsi è



generare il domani: è credere nel
futuro anziché restare ancorati al
passato; è scommettere sulla pace
anziché rassegnarsi alla guerra; è
evadere dalla prigione delle proprie
ragioni per aprirsi agli altri e
assaporare insieme la libertà.

Poi l’ultimo “sì”, decisivo: sì alla
speranza. Se può rappresentare la
riconciliazione come un albero, come
una palma che dà frutto, la speranza
è l’acqua che la rende florida. Questa
speranza ha una sorgente e questa
sorgente ha un nome, che voglio
proclamare qui insieme a voi: Gesù!
Gesù: con Lui il male non ha più
l’ultima parola sulla vita; con Lui, che
ha fatto di un sepolcro, capolinea del
tragitto umano, l’inizio di una storia
nuova, si aprono sempre nuove
possibilità. Con Lui ogni tomba può
trasformarsi in una culla, ogni
calvario in un giardino pasquale. Con
Gesù nasce e rinasce la speranza: per
chi ha subito il male e persino per chi



lo ha commesso. Fratelli e sorelle
dell’Est del Paese, questa speranza è
per voi, ne avete diritto. Ma è anche
un diritto da conquistare. Come?
Seminandola ogni giorno, con
pazienza. Torno all’immagine della
palma. Un proverbio dice: «Quando
mangi la noce, vedi la palma, ma chi
l’ha piantata è tornato alla terra
molto tempo fa». In altre parole, per
conquistare i frutti sperati, bisogna
lavorare con lo stesso spirito dei
piantatori di palme, pensando alle
generazioni future e non ai risultati
immediati. Seminare il bene fa bene:
libera dalla logica angusta del
guadagno personale e regala a ogni
giorno il suo perché: porta nella vita
il respiro della gratuità e ci rende più
simili a Dio, seminatore paziente che
sparge speranza senza stancarsi mai.

Oggi ringrazio e benedico tutti i
seminatori di pace che operano nel
Paese: le persone e le istituzioni che
si prodigano nell’aiuto e nella lotta



per le vittime della violenza, dello
sfruttamento e dei disastri naturali,
le donne e gli uomini che vengono
qui animati dal desiderio di
promuovere la dignità della gente.
Alcuni hanno perso la vita mentre
servivano la pace, come
l’ambasciatore Luca Attanasio, il
carabiniere Vittorio Iacovacci e
l’autista Mustapha Milambo,
assassinati due anni fa nell’Est del
Paese. Erano seminatori di speranza
e il loro sacrificio non andrà perduto.

Fratelli, sorelle, figli e figlie dell’Ituri,
del Nord e del Sud Kivu, vi sono
vicino, vi abbraccio e benedico tutti
voi. Benedico ogni bambino, adulto,
anziano, ogni persona ferita dalla
violenza nella Repubblica
Democratica del Congo, in
particolare ogni donna e ogni madre.
E prego perché la donna, ogni donna,
sia rispettata, protetta, valorizzata:
commettere violenza nei confronti di
una donna e di una madre è farla a



Dio stesso, che da una donna, da una
madre, ha preso la condizione
umana. Gesù, nostro fratello, Dio
della riconciliazione che ha piantato
l’albero di vita della croce nel cuore
delle tenebre del peccato e della
sofferenza, Gesù, Dio della speranza
che crede in voi, nel vostro Paese e
nel vostro futuro, benedica tutti voi e
vi consoli; riversi la sua pace nei
vostri cuori, nelle vostre famiglie e
sull’intera Repubblica Democratica
del Congo. Grazie!

Incontro con i rappresentanti di
alcune opere caritative

Cari fratelli e sorelle,

vi saluto con affetto e vi ringrazio per
i canti, le testimonianze e quanto mi
avete raccontato, ma soprattutto per
tutto quello che fate! In questo Paese,
dove c’è tanta violenza, che



rimbomba come il tonfo fragoroso di
un albero abbattuto, voi siete la
foresta che cresce ogni giorno in
silenzio e rende l’aria migliore,
respirabile. Certo, fa più rumore
l’albero che cade, ma Dio ama e
coltiva la generosità che
silenziosamente germoglia e porta
frutto, e posa lo sguardo con gioia su
chi serve i bisognosi. Così cresce il
bene, nella semplicità di mani e cuori
protesi verso gli altri, nel coraggio
dei piccoli passi per avvicinarsi ai
più deboli nel nome di Gesù. È
proprio vero quel proverbio che ha
citato Cecilia: «Mille passi
cominciano sempre da uno»!

Mi ha colpito una cosa: non mi avete
semplicemente elencato i problemi
sociali e non avete enumerato tanti
dati sulla povertà, ma avete
soprattutto parlato con affetto dei
poveri. Avete raccontato di voi e di
persone che prima non conoscevate
e che ora vi sono diventate familiari:



nomi e volti. Grazie per questo
sguardo che sa riconoscere Gesù nei
suoi fratelli più piccoli. Il Signore va
cercato e amato nei poveri e, come
cristiani, dobbiamo fare attenzione
se ci allontaniamo da loro, perché c’è
qualcosa che non va quando un
credente tiene a distanza i prediletti
di Cristo.

Mentre tanti oggi li scartano, voi li
abbracciate; mentre il mondo li
sfrutta, voi li promuovete. La
promozione contro lo sfruttamento:
ecco la foresta che cresce mentre
imperversa violento il
disboscamento dello scarto! Io vorrei
dare voce a quello che fate, favorire
la crescita e la speranza nella
Repubblica Democratica del Congo e
in questo Continente. Sono venuto
qui animato dal desiderio di dare
voce a chi non ha voce. Quanto
vorrei che i media dessero più spazio
a questo Paese e all’Africa intera! Che
si conoscano i popoli, le culture, le



sofferenze e le speranze di questo
giovane Continente del futuro! Si
scopriranno talenti immensi e storie
di vera grandezza umana e cristiana,
storie nate in un clima genuino, che
ben conosce il rispetto per i più
piccoli, per gli anziani e per il creato.

È bello darvi voce qui in Nunziatura,
perché le Rappresentanze Pontificie,
le “case del Papa” sparse nel mondo,
sono e devono essere amplificatori di
promozione umana, snodi di carità,
in prima linea nella diplomazia della
misericordia, nel favorire aiuti
concreti e nel promuovere reti di
cooperazione. Ciò già avviene, senza
clamore, in tante parti del mondo e
qui da molto tempo; questa casa è da
decenni una presenza vicina:
inaugurata novant’anni fa come
Delegazione apostolica, celebrerà tra
pochi giorni il sessantesimo
anniversario dell’elevazione a
Nunziatura.



Fratelli e sorelle che amate questo
Paese e vi dedicate alla sua gente,
quanto fate è meraviglioso, ma non è
per nulla facile. Viene da piangere
nel sentire storie come quelle che mi
avete raccontato, di persone
sofferenti consegnate
dall’indifferenza generale a una vita
randagia, che le porta a vivere per
strada, esponendole al rischio di
violenze fisiche e di abusi sessuali, e
pure all’accusa di stregoneria,
mentre sono solo bisognose di amore
e di cure. Mi ha colpito quanto ci hai
detto tu, Tekadio, che a motivo della
lebbra ti senti ancora oggi, nel 2023,
«discriminato, guardato con
disprezzo ed umiliato», mentre la
gente, con un misto di vergogna,
d’incomprensione e di paura, si
affretta a pulire là dove è passata
anche solo la tua ombra. La povertà e
il rifiuto offendono l’uomo, ne
sfigurano la dignità: sono come
cenere che spegne il fuoco che porta
dentro. Sì, ogni persona, in quanto



creata a immagine di Dio, risplende
di un fuoco luminoso, ma solo
l’amore toglie la cenere che lo
ricopre: solo ridando dignità si
restituisce umanità! Mi ha rattristato
sentire che anche qui, come in molte
parti del mondo, bambini e anziani
vengono scartati. Oltre che
scandaloso, questo è nocivo per
l’intera società, che si costruisce
proprio a partire dalla cura per gli
anziani e per i bambini, per le radici
e per l’avvenire. Ricordiamoci: uno
sviluppo veramente umano non può
essere privo di memoria e di futuro.
Memoria, portata dagli anziani,
futuro, portato dai giovani.

Fratelli, sorelle, oggi vorrei
condividere con voi e, attraverso di
voi, con i tanti operatori di bene in
questo grande Paese, due
interrogativi. Anzitutto: ne vale la
pena? Vale la pena impegnarsi di
fronte a un oceano di bisogno in
costante e drammatico aumento?



Non è un darsi da fare vano, oltre
che spesso sconfortante? Ci aiuta
quello che ha detto suor Maria
Celeste: «Nonostante la nostra
piccolezza, il Signore crocifisso
desidera averci al suo fianco per
sostenere il dramma del mondo». È
vero, la carità sintonizza con Dio ed
Egli ci sorprende con prodigi
insperati che avvengono per mezzo
di chi ama. Le vostre storie sono
ricche di eventi stupendi, noti al
cuore di Dio e impossibili alle sole
forze umane. Penso a quanto ci hai
raccontato tu, Pierre, dicendo che nel
deserto dell’impotenza e
dell’indifferenza, nel mare del
dolore, insieme ai tuoi amici hai
scoperto che Dio non vi aveva
dimenticato, perché vi ha inviato
persone che non si sono voltate
dall’altra parte attraversando la
strada dove eravate. Così, nel loro
volto avete riscoperto quello di Gesù
e adesso volete fare lo stesso per gli
altri. Il bene è così, è diffusivo, non si



lascia paralizzare dalla
rassegnazione e dalle statistiche, ma
invita a donare agli altri quanto si è
ricevuto gratuitamente. Io ricevo e io
do. C’è bisogno che soprattutto i
giovani vedano questo: volti che
superano l’indifferenza guardando le
persone negli occhi, mani che non
imbracciano armi e non maneggiano
soldi, ma si protendono verso chi sta
a terra e lo rialzano alla sua dignità,
alla dignità di figlia e figlio di Dio.
Soltanto in un caso è lecito guardare
una persona dall’alto in basso: per
aiutarla a sollevarsi. Altrimenti non
si può mai guardare una persona
dall’alto in basso.

Ne vale la pena, dunque, ed è un bel
segno che le Autorità, attraverso i
recenti accordi con la Conferenza
Episcopale, abbiano riconosciuto e
valorizzato l’opera di quanti si
impegnano in campo sociale e
caritativo. Ciò certamente non
significa che si possa delegare



sistematicamente al volontariato la
cura dei più fragili, così come
l’impegno nella sanità e
nell’istruzione. Sono compiti
prioritari di chi governa, con
l’attenzione di assicurare i servizi
fondamentali anche alla popolazione
che vive lontana dai grandi centri
urbani. Al tempo stesso, i credenti in
Cristo non devono mai infangare la
testimonianza della carità, che è
testimonianza di Dio, con la ricerca
di privilegi, prestigio, visibilità e
potere. Questa è una cosa brutta, da
non fare mai! No, i mezzi, le risorse e
i buoni risultati sono per i poveri, e
chi si occupa di loro è sempre
chiamato a ricordarsi che il potere è
servizio e che la carità non porta a
stare sugli allori, ma domanda
urgenza e concretezza. In questo
senso, tra le molte cose da fare vorrei
sottolineare una sfida che riguarda
tutti e non poco questo Paese. A
causare la povertà non è tanto
l’assenza di beni e di opportunità, ma



la loro iniqua distribuzione. Chi è
benestante, in particolare se
cristiano, è interpellato a condividere
quanto possiede con chi è privo del
necessario, tanto più se appartiene
allo stesso popolo. Non è questione di
bontà, ma di giustizia. Non è
filantropia, è fede; perché, come dice
la Scrittura, «la fede senza le opere è
morta» (Gc 2,26).

Ecco allora un secondo interrogativo
proprio sul dovere e sull’urgenza del
bene: come farlo? Come fare la
carità, quali criteri seguire? A questo
proposito vorrei offrirvi tre semplici
punti. Sono aspetti che le istituzioni
caritative operanti qui già
conoscono, ma che fa bene ricordare,
perché servire Gesù nei poveri sia
una testimonianza sempre più
feconda.

Anzitutto la carità chiede
esemplarità: infatti non è solo
qualcosa che si fa, ma è espressione



di ciò che si è. È uno stile di vita, è
vivere il Vangelo. Occorrono perciò
credibilità e trasparenza: penso alla
gestione finanziaria e
amministrativa dei progetti, ma
anche all’impegno a offrire servizi
adeguati e qualificati. È proprio
questo lo spirito che caratterizza
tante opere ecclesiali di cui beneficia
questo Paese e che ne hanno segnato
la storia. Ci sia sempre esemplarità!

Secondo punto: la lungimiranza, cioè
il saper guardare avanti. È
fondamentale che le iniziative e le
opere di bene, oltre a rispondere alle
esigenze immediate, siano sostenibili
e durature. Non semplicemente
assistenzialiste, ma realizzate sulla
base di quanto realmente si può fare
e con una prospettiva di lungo
termine, perché perdurino nel tempo
e non finiscano con chi le ha avviate.
In questo Paese, ad esempio, c’è un
suolo incredibilmente fecondo, una
terra estremamente fertile; la



generosità di chi aiuta non può non
sposare questa caratteristica,
favorendo lo sviluppo interno di
quanti popolano questa terra,
insegnando loro a coltivarla, dando
vita a progetti di sviluppo che
mettano il futuro nelle loro mani.
Piuttosto che distribuire beni di cui ci
sarà sempre bisogno, è meglio
trasmettere conoscenze e strumenti
che rendano lo sviluppo autonomo e
sostenibile. In proposito, penso
anche al grande contributo offerto
dalla sanità cattolica, che in questo
Paese, come in molti altri nel mondo,
dà sollievo e speranza alla
popolazione, venendo incontro a chi
soffre con gratuità e con serietà,
cercando sempre, proprio come
dev’essere, di soccorrere attraverso
strumenti moderni e adeguati.

Esemplarità, lungimiranza e infine –
terzo elemento – connessione.
Fratelli e sorelle, bisogna fare rete,
non solo virtualmente ma



concretamente, come avviene in
questo Paese nella sinfonia di vita
della grande foresta e della sua
variegata vegetazione. Fare rete:
lavorare sempre più insieme, essere
in costante sinergia fra di voi, in
comunione con le Chiese locali e con
il territorio. Lavorare in rete:
ciascuno con il proprio carisma ma
insieme, collegati, condividendo le
urgenze, le priorità, le necessità,
senza chiusure e autoreferenzialità,
pronti ad affiancarsi ad altre
comunità cristiane e di altre
religioni, e ai molti organismi
umanitari presenti. Tutto per il bene
dei poveri. Fare rete con tutti.

Cari fratelli e sorelle, vi lascio questi
spunti e vi ringrazio per quanto
avete lasciato oggi nel mio cuore. Sì,
grazie tante perché mi avete toccato
il cuore. Siete preziosi. Vi benedico e
vi chiedo, per favore, di continuare a
pregare per me, che ne ho bisogno.
Grazie!



Giovedì 2 febbraio

Incontro con i giovani e con i
catechisti

Grazie per il vostro affetto, per la
vostra danza e per le vostre parole!
Sono felice di avervi guardato negli
occhi, di avervi salutato e benedetto
mentre le vostre mani levate al cielo
facevano festa.

Ora vorrei chiedervi, per alcuni
momenti, di non guardare me, ma
proprio le vostre mani. Aprite i palmi
delle mani, fissateli con gli occhi.
Amici, Dio ha messo nelle vostre
mani il dono della vita, l’avvenire
della società e di questo grande
Paese. Fratello, sorella, le tue mani ti
sembrano piccole e deboli, vuote e
inadatte per compiti così grandi?
Vorrei farti notare una cosa: tutte le
mani sono simili, ma nessuna è
uguale all’altra; nessuno ha mani



uguali alle tue, perciò tu sei una
ricchezza unica, irripetibile e
incomparabile. Nessuno nella storia
può sostituirti. Chiediti allora: a che
cosa servono queste mie mani? A
costruire o a distruggere, a donare o
ad accaparrare, ad amare o ad
odiare? Vedi, puoi stringere la mano
e chiuderla, diventa un pugno;
oppure puoi aprirla e metterla a
disposizione di Dio e degli altri. Sta
qui la scelta fondamentale, fin dai
tempi antichi, fin da Abele, che offrì
con generosità i frutti del suo lavoro,
mentre Caino «alzò la mano contro il
fratello […] e lo uccise» (Gen 4,8).
Giovane che sogni un futuro diverso,
dalle tue mani nasce il domani, dalle
tue mani può venire la pace che
manca a questo Paese. Ma come fare
concretamente? Vorrei suggerirvi
alcuni “ingredienti per il futuro”:
cinque, che potete associare proprio
alle dita di una mano.



Al pollice, il dito più vicino al cuore,
corrisponde la preghiera, che fa
pulsare la vita. Può sembrare una
realtà astratta, lontana dalla
concretezza dei problemi. Invece la
preghiera è il primo ingrediente,
quello fondamentale, perché da soli
non ce la facciamo. Non siamo
onnipotenti e, quando qualcuno
crede di esserlo, fallisce
miseramente. È come un albero
sradicato: anche se grande e robusto,
non si regge in piedi da solo. Ecco
perché bisogna radicarsi nella
preghiera, nell’ascolto della Parola di
Dio, che ci permette di crescere ogni
giorno in profondità, di portare
frutto e di trasformare
l’inquinamento che respiriamo in
ossigeno vitale. Per farlo, ogni albero
ha bisogno di un elemento semplice
ed essenziale: l’acqua. Ecco, la
preghiera è “l’acqua dell’anima”: è
umile, non si vede, ma dà vita. Chi
prega matura dentro e sa alzare lo



sguardo verso l’alto, ricordandosi di
essere fatto per il cielo.

Fratello, sorella, c’è bisogno di
preghiera, di una preghiera viva. Non
rivolgerti a Gesù come a un essere
distante e lontano di cui avere paura,
ma come al più grande amico, che ha
dato la vita per te. Egli ti conosce,
crede in te e ti ama, sempre.
Guardandolo appeso in croce per
salvarti, capisci quanto vali per Lui.
E puoi affidargli, gettandole sulla sua
croce, le tue croci, i tuoi timori, i tuoi
affanni. Li abbraccerà. Lo ha già
fatto 2.000 anni fa e quella croce, che
oggi sopporti, era già parte della sua.
Non temere allora di prendere tra le
mani il Crocifisso e di stringerlo al
petto, di piangere le tue lacrime su
Gesù. E non dimenticarti di guardare
il suo volto, il volto di un Dio giovane,
vivo, risorto! Sì, Gesù ha vinto il
male, ha fatto della croce il ponte
verso la risurrezione. Allora, alza
ogni giorno le mani a Lui per lodarlo



e benedirlo; gridagli le speranze del
tuo cuore, confidagli i segreti più
intimi della vita: la persona che ami,
le ferite che porti dentro, i sogni che
hai nel cuore. Raccontagli del tuo
quartiere, dei vicini, degli insegnanti,
dei compagni, degli amici e dei
colleghi; del tuo Paese. Dio ama
questa preghiera viva, concreta, fatta
col cuore. Gli permette di
intervenire, di entrare nelle pieghe
della vita in un modo speciale. Di
venire con la sua “forza di pace”. Che
ha un nome. Sapete chi è? È lo Spirito
Santo, Colui che consola e dà vita. Lui
è il motore della pace, è la vera forza
di pace. Ecco perché la preghiera è
l’arma più potente che ci sia. Ti
trasmette il conforto e la speranza di
Dio. Ti apre sempre nuove possibilità
e ti aiuta a vincere le paure. Sì, chi
prega supera la paura e prende in
mano il proprio futuro. Credete
questo? Volete scegliere la preghiera
come vostro segreto, come acqua
dell’anima, come unica arma da



portare con voi, come compagna di
viaggio ogni giorno?

Ora guardiamo al secondo dito,
l’indice. Con esso indichiamo
qualcosa agli altri. Gli altri, la
comunità, ecco il secondo
ingrediente. Amici, non lasciate che
la vostra gioventù sia rovinata dalla
solitudine e dalla chiusura. Pensatevi
sempre insieme e sarete felici,
perché la comunità è la via per stare
bene con sé stessi, per essere fedeli
alla propria chiamata. Invece, le
scelte individualiste all’inizio
sembrano allettanti, ma poi lasciano
solo un grande vuoto dentro. Pensate
alla droga: ti nascondi dagli altri,
dalla vita vera, per sentirti
onnipotente; e alla fine ti ritrovi
privo di tutto. Ma pensate anche alla
dipendenza dall’occultismo e dalla
stregoneria, che rinchiudono nei
morsi della paura, della vendetta e
della rabbia. Non lasciatevi
affascinare da falsi paradisi egoisti,



costruiti sull’apparenza, su guadagni
facili o su religiosità distorte.

E guardatevidalla tentazione di
puntare il dito contro qualcuno, di
escludere qualcuno l’altro perché è
di un’origine diversa dalla vostra, dal
regionalismo, dal tribalismo,che
sembrano rafforzarvi nel vostro
gruppo e invece rappresentano la
negazione della comunità. Sapete
come succede: prima si crede ai
pregiudizi sugli altri, poi si giustifica
l’odio, quindi la violenza, alla fine ci
si trova nel mezzo della guerra. Ma –
mi domando – tu hai mai parlato con
le persone degli altri gruppi o sei
sempre stato chiuso nel tuo? Hai mai
ascoltato le storie degli altri, ti sei
avvicinato alle loro sofferenze?
Certo, è più facile condannare
qualcuno che capirlo; ma la via che
Dio indica per costruire un mondo
migliore passa dall’altro,
dall’insieme, dalla comunità. È fare
Chiesa, allargare gli orizzonti, vedere



in ognuno il proprio prossimo,
prendersi cura dell’altro. Vedi
qualcuno solo, sofferente, trascurato?
Avvicinalo. Non per fargli vedere
quanto sei bravo, ma per donargli il
tuo sorriso e offrirgli la tua amicizia.

David, hai detto che voi giovani
volete giustamente essere connessi
agli altri, ma che i social spesso vi
confondono. È vero, la virtualità non
basta, non possiamo accontentarci di
interfacciarci con persone lontane o
persino finte. La vita non si tocca con
un dito sullo schermo. È triste vedere
giovani che stanno ore davanti a un
telefono: dopo che si sono specchiati,
li guardi in faccia e vedi che non
sorridono, lo sguardo è diventato
stanco e annoiato. Niente e nessuno
può sostituire la forza dell’insieme, la
luce degli occhi, la gioia della
condivisione! Parlare, ascoltarsi è
essenziale: mentre sullo schermo
ciascuno cerca quello che gli
interessa, scoprite ogni giorno la



bellezza di lasciarvi stupire dagli
altri, dai loro racconti e dalle loro
esperienze.

Proviamo ora a toccare con mano
che cosa significa fare comunità: per
qualche istante, per favore, prendete
per mano chi vi sta vicino. Sentitevi
un’unica Chiesa, un unico Popolo.
Senti che il tuo bene dipende da
quello dell’altro, che viene
moltiplicato dall’insieme. Sentiti
custodito dal fratello e dalla sorella,
da qualcuno che ti accetta così come
sei e vuole prendersi cura di te. E
sentiti responsabile per gli altri,
parte viva di una grande rete di
fraternità dove ci si sostiene a
vicenda e tu sei indispensabile. Sì, sei
indispensabile e responsabile per la
tua Chiesa e per il tuo Paese;
appartieni a una storia più grande,
che ti chiama a essere protagonista:
creatore di comunione, campione di
fraternità, indomito sognatore di un
mondo più unito.



In questa avventura non siete soli: la
Chiesa intera, sparsa in tutto il
mondo, tifa per voi. È una sfida
difficile? Sì, ma è una sfida possibile.
Avete anche degli amici che dagli
spalti del cielo vi sospingono verso
questi traguardi. Sapete chi sono? I
santi. Penso ad esempio al Beato
Isidoro Bakanja, alla Beata Marie-
Clementine Anuarite, a San Kizito e
ai suoi compagni: testimoni della
fede, martiri che non hanno mai
ceduto alla logica della violenza, ma
hanno confessato con la vita la forza
dell’amore e del perdono. I loro
nomi, scritti nei cieli, rimarranno
nella storia, mentre la chiusura e la
violenza sempre tornano a
svantaggio di chi le commette. So che
avete più volte dimostrato di sapervi
alzare in piedi per difendere, anche a
costo di grandi sacrifici, i diritti
umani e la speranza di una vita
migliore per tutti nel Paese. Vi
ringrazio per questo e onoro la
memoria di quanti – tanti – hanno



perso la vita o la salute per queste
nobili cause. E vi incoraggio, andate
avanti insieme, senza paura, come
comunità!

Preghiera, comunità; arriviamo al
dito centrale, che si eleva al di sopra
degli altri quasi a ricordarci qualcosa
di imprescindibile. È l’ingrediente
fondamentale per un futuro che sia
all’altezza delle vostre aspettative. È 
l’onestà! Essere cristiani è
testimoniare Cristo. Ora, il primo
modo per farlo è vivere rettamente,
come Lui vuole. Ciò significa non
lasciarsi imbrigliare nei lacci della
corruzione. Il cristiano non può che
essere onesto, altrimenti tradisce la
sua identità. Senza onestà non siamo
discepoli e testimoni di Gesù; siamo
pagani, idolatri che adorano il
proprio io anziché Dio, che si
servono degli altri anziché servire gli
altri.



Ma – mi chiedo – come si sconfigge il
cancro della corruzione, che sembra
espandersi e non fermarsi mai? Ci
aiuta San Paolo, con una frase
semplice e geniale, che potete
ripetere fino a ricordarla a memoria.
Eccola: «Non lasciarti vincere dal
male, ma vinci il male con il
bene» (Rm 12,21). Non lasciarti
vincere dal male: non lasciatevi
manipolare da individui o gruppi che
cercano di servirsi di voi per
mantenere il vostro Paese nella
spirale della violenza e
dell’instabilità, così da continuare a
controllarlo senza riguardi per
nessuno. Ma vinci il male con il bene:
siate voi i trasformatori della società,
i convertitori del male in bene,
dell’odio in amore, della guerra in
pace. Volete essere questo? Se volete,
è possibile: sapete perché? Perché
ciascuno di voi ha un tesoro che
nessuno può rubarvi. Sono le vostre
scelte. Sì, tu sei le scelte che compi e
puoi sempre scegliere la cosa giusta



da fare. Siamo liberi di scegliere: non
permettete che la vostra vita sia
trascinata dalla corrente inquinata,
non lasciatevi portare come un
tronco secco in un fiume sporco.
Indignatevi, senza mai cedere alle
lusinghe, suadenti ma avvelenate,
della corruzione.

Mi viene in mente la testimonianza
di un giovane come voi, Floribert
Bwana Chui: quindici anni fa, a soli
ventisei anni, venne ucciso a Goma
per aver bloccato il passaggio di
generi alimentari deteriorati, che
avrebbero danneggiato la salute
della gente. Poteva lasciare andare,
non lo avrebbero scoperto e ci
avrebbe pure guadagnato. Ma, in
quanto cristiano, pregò, pensò agli
altri e scelse di essere onesto,
dicendo no alla sporcizia della
corruzione. Questo è mantenere le
mani pulite, mentre le mani che
trafficano soldi si sporcano di
sangue. Se qualcuno ti allungherà



una busta, ti prometterà favori e
ricchezze, non cadere nella trappola,
non farti ingannare, non lasciarti
inghiottire dalla palude del male. 
Non lasciarti vincere dal male, non
credere alle trame oscure del denaro,
che fanno sprofondare nella notte.
Essere onesti è brillare di giorno, è
diffondere la luce di Dio, è vivere la
beatitudine della giustizia: vinci il
male con il bene!

Siamo al quarto dito, l’anulare. Lì si
mettono le fedi nuziali. Ma, se ci
pensate, l’anulare è anche il dito più
debole, quello che fa più fatica ad
alzarsi. Ci ricorda che i grandi
traguardi della vita, l’amore
anzitutto, passano attraverso
fragilità, fatiche e difficoltà. Vanno
abitate, affrontate con pazienza e
fiducia, senza caricarsi di problemi
inutili, come ad esempio trasformare
il valore simbolico della dote in un
valore quasi di mercato. Ma, nelle
nostre fragilità, nelle crisi qual è la



forza che ci fa andare avanti? Il
perdono. Perché perdonare vuol dire
saper ricominciare. Perdonare non
significa dimenticare il passato, ma
non rassegnarsi al fatto che si ripeta.
È cambiare il corso della storia. È
rialzare chi è caduto. È accettare
l’idea che nessuno è perfetto e che
non solo io, ma tutti quanti, hanno il
diritto di poter ripartire.

Amici, per creare un futuro nuovo
abbiamo bisogno di dare e ricevere
perdono. Questo fa il cristiano: non
ama solo quelli che lo amano, ma sa
arrestare con il perdono la spirale
delle vendette personali e tribali.
Penso al beato Isidoro Bakanja, un
vostro fratello che fu torturato a
lungo perché non aveva rinunciato a
testimoniare la sua pietà e aveva
proposto il cristianesimo ad altri
giovani. Non cedette mai a
sentimenti di odio e nel dare la vita
perdonò il suo carnefice. Chi
perdona porta Gesù anche dove non



viene accolto, immette amore dove
l’amore è rifiutato. Chi perdona
costruisce il futuro. Ma come
diventare capaci di perdono?
Lasciandoci perdonare da Dio. Ogni
volta che ci confessiamo riceviamo in
noi per primi quella forza che
cambia la storia. Da Dio veniamo
sempre perdonati, sempre e
gratuitamente! E anche a noi viene
detto, come nel Vangelo: «Va’ e anche
tu fa’ così» (Lc 10,37). Vai avanti
senza più rancore, senza veleno,
senza odio. Vai avanti facendo tuo lo
stile di Dio, l’unico che rinnova la
storia. Vai avanti e credi che con Dio
si può sempre ricominciare, si può
sempre ripartire, si può sempre
perdonare!

Preghiera, comunità, onestà,
perdono. Siamo all’ultimo dito, il più
piccolo. Tu potresti dire: sono poca
cosa e il bene che posso fare è una
goccia nel mare. Ma è proprio la
piccolezza, il farsi piccoli che attira



Dio. C’è una parola chiave in questo
senso: servizio. Chi serve si fa
piccolo. Come un minuscolo seme,
sembra sparire nella terra e invece
porta frutto. Secondo Gesù il servizio
è il potere che trasforma il mondo.
Allora la piccola domanda che puoi
legarti al dito ogni giorno è: Io, cosa
posso fare per gli altri? Come posso,
cioè, servire la Chiesa, la mia
comunità, il mio Paese? Olivier, ci hai
detto che in alcune regioni isolate
siete voi catechisti a servire
quotidianamente le comunità di fede
e che questo nella Chiesa dev’essere
“affare di tutti”. È vero, ed è bello
servire gli altri, prendersene cura,
fare qualcosa di gratuito, come fa Dio
con noi. Io vorrei ringraziarvi, cari
catechisti: voi per tante comunità
siete vitali come l’acqua; fatele
sempre crescere con la limpidezza
della vostra preghiera e del vostro
servizio. Servire non è restare con le
mani in mano, è mobilitarsi. Tanti si
mobilitano perché calamitati dai



propri interessi; voi non abbiate
paura a mobilitarvi nel bene, a
investire nel bene, nell’annuncio del
Vangelo, preparandovi in modo
appassionato e adeguato, dando vita
a progetti organizzati, di lungo
respiro. E non abbiate paura di far
sentire la vostra voce, perché non
solo il futuro, ma anche l’oggi è nelle
vostre mani: siate al centro del
presente!

Amici, vi ho lasciato cinque consigli
per individuare delle priorità tra le
tante voci suadenti che circolano.
Nella vita, come nella circolazione
stradale, è spesso il disordine a
creare ingorghi e blocchi inutili, che
fanno sprecare tempo ed energie, e
alimentano la rabbia. Ci fa bene,
invece, anche nella confusione, dare
al cuore e alla vita punti fermi,
direzioni stabili, per avviare un
futuro diverso, senza inseguire i
venti dell’opportunismo. Cari amici,
giovani e catechisti, vi ringrazio per



quello che fate e per quello che siete:
per il vostro entusiasmo, la vostra
luce e la vostra speranza. Vorrei dirvi
un’ultima cosa: non scoraggiatevi
mai! Gesù crede in voi e non vi lascia
mai soli. La gioia che avete oggi
custoditela e non lasciate che si
spenga. Come diceva Floribert ai suoi
amici quando erano giù di morale:
«Prendi il Vangelo e leggilo. Ti
consolerà, ti darà gioia». Uscite
insieme dal pessimismo che
paralizza. La Repubblica
Democratica del Congo attende dalle
vostre mani un futuro diverso,
perché il futuro è nelle vostre mani.
Il vostro Paese torni a essere, grazie a
voi, un giardino fraterno, il cuore di
pace e di libertà dell’Africa! Grazie!

Incontro di preghiera con i
Sacerdoti, i Diaconi, i Consacrati,
le Consacrate e i Seminaristi



Cari fratelli sacerdoti, diaconi e
seminaristi,

care consacrate e consacrati,
buonasera e buona festa!

Sono felice di trovarmi con voi
proprio oggi, Presentazione del
Signore, giorno nel quale preghiamo
in modo speciale per la vita
consacrata. Tutti, come Simeone,
attendiamo la luce del Signore
perché illumini le oscurità della
nostra vita e, ancor più, tutti
desideriamo vivere la stessa
esperienza che ha fatto lui nel
Tempio di Gerusalemme: tenere tra
le braccia Gesù. Tenerlo tra le
braccia, in modo da averlo davanti
agli occhi e sul cuore. Così, mettendo
Gesù al centro, cambia lo sguardo
sulla vita e, pur dentro i travagli e le
fatiche, ci sentiamo avvolti dalla sua
luce, consolati dal suo Spirito,
incoraggiati dalla sua Parola,
sostenuti dal suo amore.



Dico questo pensando alle parole di
benvenuto pronunciate dal Cardinale
Ambongo, che ringrazio; ha parlato
di «enormi sfide» da affrontare per
vivere l’impegno sacerdotale e
religioso in questa terra segnata da
«condizioni difficili e spesso
pericolose», terra di tanta sofferenza.
Eppure, come ricordava, c’è anche
tanta gioia per il servizio al Vangelo e
sono numerose le vocazioni al
sacerdozio e alla vita consacrata.
Ecco l’abbondanza della grazia di
Dio, che opera proprio nella
debolezza (cfr 2 Cor 12,9) e che vi
rende capaci, insieme ai fedeli laici,
di generare speranza nelle situazioni
spesso dolorose del vostro popolo.

La certezza che ci accompagna anche
nelle difficoltà è data dalla fedeltà di
Dio. Egli, mediante il profeta Isaia,
dice: «Aprirò anche nel deserto una
strada, immetterò fiumi nella
steppa» (43,19). Ho pensato di
proporvi alcune riflessioni proprio a



partire da queste parole di Isaia: Dio
apre strade nei nostri deserti e noi,
ministri ordinati e persone
consacrate, siamo chiamati ad essere
segno di questa promessa e a
realizzarla nella storia del Popolo
santo di Dio. Ma, concretamente, a
che cosa siamo chiamati? A servire il
popolo come testimoni dell’amore di
Dio. Isaia ci aiuta a capire come.

Per bocca del profeta, il Signore
raggiunge il suo popolo in un
momento drammatico, mentre gli
Israeliti sono stati deportati a
Babilonia e ridotti in schiavitù.
Mosso a compassione, Dio vuole
consolarli. Questa parte del libro di
Isaia, infatti, è conosciuta come
“Libro della consolazione”, perché il
Signore rivolge al suo popolo parole
di speranza e promesse di salvezza. E
per prima cosa ricorda il legame
d’amore che lo lega al suo popolo:
«Non temere, perché io ti ho
riscattato, ti ho chiamato per nome:



tu mi appartieni. Se dovrai
attraversare le acque, sarò con te, i
fiumi non ti sommergeranno; se
dovrai passare in mezzo al fuoco,
non ti scotterai, la fiamma non ti
potrà bruciare» (43,1-2). Così il
Signore si rivela come Dio della
compassione e assicura di non
lasciarci mai soli, di essere sempre al
nostro fianco, rifugio e forza nelle
difficoltà. Dio è compassionevole. I
tre nomi di Dio, i tre tratti di Dio sono
misericordia, compassione e
tenerezza. Perché tutti questi fanno
la vicinanza di Dio: un Dio vicino,
compassionevole e tenero.

Cari sacerdoti e diaconi, consacrate e
consacrati, seminaristi: attraverso di
voi il Signore anche oggi vuole
ungere il suo popolo con l’olio della
consolazione e della speranza. E voi
siete chiamati a farvi eco di questa
promessa di Dio, a ricordare che Egli
ci ha plasmati e apparteniamo a Lui,
a incoraggiare il cammino della



comunità e accompagnarla nella fede
incontro a Colui che già cammina
accanto a noi. Dio non permette alle
acque di sommergerci, né al fuoco di
bruciarci. Sentiamoci portatori di
questo annuncio in mezzo alle
sofferenze della gente. Ecco che cosa
significa essere servitori del popolo:
preti, suore, missionari che hanno
sperimentato la gioia dell’incontro
liberante con Gesù e la offrono agli
altri. Ricordiamocelo: il sacerdozio e
la vita consacrata diventano aridi se
li viviamo per “servirci” del popolo
invece che per “servirlo”. Non si
tratta di un mestiere per guadagnare
o avere una posizione sociale, e
nemmeno per sistemare la famiglia
di origine, ma è la missione di essere
segni della presenza di Cristo, del suo
amore incondizionato, del perdono
con cui vuole riconciliarci, della
compassione con cui vuole prendersi
cura dei poveri. Noi siamo stati
chiamati a offrire la vita per i fratelli



e le sorelle, portando loro Gesù,
l’unico che risana le ferite del cuore.

Per vivere così la nostra vocazione
abbiamo sempre delle sfide da
affrontare, delle tentazioni da
vincere. Vorrei brevemente
soffermarmi su queste tre: la 
mediocrità spirituale, la comodità
mondana, la superficialità.

Anzitutto vincere la mediocrità
spirituale. Come? La Presentazione
del Signore, che nell’Oriente cristiano
è detta “festa dell’incontro”, ci
ricorda la priorità della nostra vita:
l’incontro con il Signore,
specialmente nella preghiera
personale, perché la relazione con
Lui è il fondamento del nostro
operare. Non dimentichiamo che il
segreto di tutto è la preghiera, perché
il ministero e l’apostolato non sono
prima di tutto opera nostra e non
dipendono solo dai mezzi umani. E
voi mi direte: sì, è vero, ma gli



impegni, le urgenze pastorali, le
fatiche apostoliche, la stanchezza e
così via rischiano di non lasciare
tempo ed energie sufficienti alla
preghiera. Per questo vorrei
condividere alcuni consigli:
anzitutto, manteniamo fede a certi
ritmi liturgici della preghiera che
scandiscono la giornata, dalla Messa
al breviario. La celebrazione
eucaristica quotidiana è il cuore
pulsante della vita sacerdotale e
religiosa. La Liturgia delle Ore ci
permette di pregare con la Chiesa e
con regolarità: non trascuriamola
mai! E non tralasciamo neanche la
Confessione: abbiamo sempre
bisogno di essere perdonati per poter
donare misericordia. Un altro
consiglio: come sappiamo, non
possiamo limitarci alla recita rituale
delle preghiere, ma occorre riservare
ogni giorno un tempo intenso di
preghiera, per stare cuore a cuore
con il Signore: un momento
prolungato di adorazione, di



meditazione della Parola, il santo
Rosario; un incontro intimo con Colui
che amiamo sopra ogni cosa. Inoltre,
quando siamo in piena attività,
possiamo anche ricorrere alla
preghiera del cuore, a brevi
“giaculatorie” – sono un tesoro, le
giaculatorie –, parole di lode, di
ringraziamento e d’invocazione da
ripetere al Signore ovunque ci
troviamo. La preghiera ci decentra, ci
apre a Dio, ci rimette in piedi perché
ci pone nelle sue mani. Essa crea in
noi lo spazio per sperimentare la
vicinanza di Dio, perché la sua Parola
diventi familiare a noi e, attraverso
di noi, a quanti incontriamo. Senza
preghiera non si va lontano. Infine,
per superare la mediocrità spirituale,
non stanchiamoci mai di invocare la
Madonna – è nostra Madre – e di
imparare da lei a contemplare e
seguire Gesù.

La seconda sfida è vincere la
tentazione della comodità mondana,



di una vita comoda in cui sistemare
più o meno tutte le cose e andare
avanti per inerzia, ricercando il
nostro confort e trascinandoci senza
entusiasmo. Ma in questo modo si
perde il cuore della missione, che è
uscire dai territori dell’io per andare
verso i fratelli e le sorelle
esercitando, in nome di Dio, l’arte
della vicinanza. C’è un grande rischio
legato alla mondanità, specialmente
in un contesto di povertà e
sofferenze: quello di approfittare del
ruolo che abbiamo per soddisfare i
nostri bisogni e le nostre comodità. È
triste, molto triste quando ci si
ripiega su sé stessi diventando freddi
burocrati dello spirito. Allora, anziché
di servire il Vangelo, ci
preoccupiamo di gestire le finanze e
di portare avanti qualche affare
vantaggioso per noi. Fratelli e sorelle,
è scandaloso quando ciò avviene
nella vita di un prete o di un
religioso, che invece dovrebbero
essere modelli di sobrietà e di libertà



interiore. Che bello invece
mantenersi limpidi nelle intenzioni e
affrancati da compromessi col
denaro, abbracciando con gioia la
povertà evangelica e lavorando
accanto ai poveri! E che bello essere
luminosi nel vivere il celibato come
segno di disponibilità completa al
Regno di Dio! Non accada invece che
in noi si trovino, ben piantati, quei
vizi che vorremmo sradicare negli
altri e nella società. Per favore,
vigiliamo sulla comodità mondana.

Infine, la terza sfida è vincere la
tentazione della superficialità. Se il
Popolo di Dio attende di essere
raggiunto e consolato dalla Parola
del Signore, c’è bisogno di preti e
religiosi preparati, formati,
appassionati al Vangelo. Ci è stato
messo un dono tra le mani e, da
parte nostra, sarebbe presuntuoso
pensare di poter vivere la missione a
cui Dio ci ha chiamati senza lavorare
ogni giorno su noi stessi e senza



formarci in modo adeguato, nella
vita spirituale come nella
preparazione teologica. La gente non
ha bisogno di funzionari del sacro o
di laureati distaccati dal popolo.
Siamo tenuti a entrare nel cuore del
mistero cristiano, ad approfondirne
la dottrina, a studiare e meditare la
Parola di Dio; e al tempo stesso a
restare aperti alle inquietudini del
nostro tempo, alle domande sempre
più complesse della nostra epoca, per
poter comprendere la vita e le
esigenze delle persone, per capire
come prenderle per mano e
accompagnarle. Perciò, la
formazione del clero non è un 
optional. Lo dico ai seminaristi, ma
vale per tutti: la formazione è un
cammino da portare avanti sempre e
per tutta la vita. Si chiama
formazione permanente: formazione
sempre, per tutta la vita.

Queste sfide di cui vi ho parlato sono
da affrontare se vogliamo servire il



popolo come testimoni dell’amore di
Dio, perché il servizio è efficace solo
se passa attraverso la testimonianza.
Non dimenticare questa parola: la
testimonianza. Infatti, dopo aver
pronunciato parole di consolazione,
il Signore dice per mezzo di Isaia:
«Chi può annunciare questo tra loro
per farci udire le cose passate? Voi
siete i miei testimoni» (43,9.10).
Testimoni. Per essere buoni
sacerdoti, diaconi, consacrate e
consacrati non bastano le parole e le
intenzioni: a parlare, prima di tutto,
è la vita stessa, la propria vita. Cari
fratelli e sorelle, guardando voi
rendo grazie a Dio, perché siete segni
della presenza di Gesù che passa
lungo le strade di questo Paese e
tocca la vita della gente, le ferite
della loro carne. Ma c’è ancora
bisogno di giovani che dicano “sì” al
Signore, di altri sacerdoti e religiosi
che con la loro vita lascino trasparire
la sua bellezza.



Nelle vostre testimonianze mi avete
ricordato com’è difficile vivere la
missione in una terra ricca di tante
bellezze naturali e risorse, ma ferita
dallo sfruttamento, dalla corruzione,
dalla violenza e dall’ingiustizia. Però
avete anche parlato della parabola
del buon samaritano: è Gesù che
passa lungo le nostre strade e,
specialmente attraverso la sua
Chiesa, si ferma e si prende cura
delle ferite degli oppressi. Carissimi,
il ministero a cui siete chiamati è
proprio questo: offrire vicinanza e
consolazione, come una luce sempre
accesa in mezzo a tanta oscurità.
Impariamo dal Signore, che è vicino,
sempre. E per essere fratelli e sorelle
di tutti, siatelo anzitutto tra di voi:
testimoni di fraternità, mai in guerra;
testimoni di pace, imparando a
superare anche gli aspetti particolari
delle culture e delle provenienze
etniche, perché, come affermò
Benedetto XVI rivolgendosi ai
sacerdoti africani, «la vostra



testimonianza di vita pacifica, al di là
delle frontiere tribali e razziali, può
toccare i cuori» (Esort. ap. Africae
munus, 108).

Un proverbio dice: «Il vento non
spezza ciò che sa piegarsi». La storia
di molti popoli di questo Continente è
stata purtroppo piegata e piagata da
ferite e violenze, e perciò, se c’è un
desiderio che sale dal cuore, è quello
di non doverlo fare più, di non
doversi più sottomettere alla
prepotenza del più forte, di non
dover più abbassare il capo sotto il
giogo dell’ingiustizia. Ma possiamo
accogliere le parole del proverbio
principalmente in senso positivo: c’è
un piegarsi che non è sinonimo di
debolezza, di essere codardo, ma di
fortezza; allora significa essere
flessibili, superando le rigidità;
significa coltivare un’umanità docile,
che non si chiude nell’astio e nel
rancore; significa essere disponibili a
lasciarsi cambiare, senza arroccarsi

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/en/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20111119_africae-munus.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/en/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20111119_africae-munus.html


sulle proprie idee e posizioni. Se ci
pieghiamo davanti a Dio, con umiltà,
Egli ci fa diventare come Lui,
operatori di misericordia. Quando
restiamo docili nelle mani di Dio, Egli
ci plasma e fa di noi delle persone
riconciliate, che sanno aprirsi e
dialogare, accogliere e perdonare,
immettere fiumi di pace nelle aride
steppe della violenza. E, così, quando
soffiano impetuosi i venti dei conflitti
e delle divisioni, queste persone non
possono essere spezzate, perché sono
ricolme dell’amore di Dio. Siate
anche voi così: docili al Dio della
misericordia, mai spezzati dai venti
delle divisioni.

Sorelle e fratelli, vi ringrazio di cuore
per ciò che siete e ciò che fate, vi
ringrazio per la vostra testimonianza
alla Chiesa e al mondo. Non
scoraggiatevi, c’è bisogno di voi! Siete
preziosi, importanti: ve lo dico a
nome della Chiesa intera. Vi auguro
di essere sempre canali della



consolazione del Signore e testimoni
gioiosi del Vangelo, profezia di pace
nelle spirali della violenza, discepoli
dell’Amore pronti a curare le ferite
dei poveri e dei sofferenti. Grazie
tante, sorelle e fratelli, grazie ancora
per il vostro servizio e per il vostro
zelo pastorale. Vi benedico e vi porto
nel cuore. E voi, per favore, non
dimenticatevi di pregare per me!
Grazie.

Venerdì 3 febbraio

Incontro con i Vescovi

Cari fratelli Vescovi, buongiorno!

Sono contento di incontrarvi e vi
ringrazio di cuore per la calorosa
accoglienza. Grazie a Mons. Utembi
Tapa per il saluto che mi ha rivolto e
per avervi dato voce con le sue
parole: vi sono grato per come



annunciate con coraggio la
consolazione del Signore,
camminando in mezzo al popolo,
condividendone le fatiche e le
speranze.

È stato bello per me trascorrere
questi giorni nella vostra terra, che
con la sua grande foresta
rappresenta il “cuore verde”
dell’Africa, un polmone per il mondo
intero. L’importanza di questo
patrimonio ecologico ci ricorda che
siamo chiamati a custodire la
bellezza del creato e a difenderla
dalle ferite causate dall’egoismo
rapace. Ma questa immensa distesa
verde che è la vostra foresta è anche
un’immagine che parla alla nostra
vita cristiana: come Chiesa abbiamo
bisogno di respirare l’aria pura del
Vangelo, di scacciare l’aria inquinata
della mondanità, di custodire il cuore
giovane della fede. Così immagino la
Chiesa africana e così vedo questa
Chiesa congolese: una Chiesa



giovane, dinamica, gioiosa, animata
dall’anelito missionario,
dall’annuncio che Dio ci ama e che
Gesù è il Signore. La vostra è una
Chiesa presente nella storia concreta
di questo popolo, radicata in modo
capillare nella realtà, protagonista di
carità; una comunità capace di
attrarre e contagiare con il suo
entusiasmo e perciò, proprio come le
vostre foreste, con tanto “ossigeno”:
grazie, perché siete un polmone che
dà respiro alla Chiesa universale!

È brutto incominciare un paragrafo
con la parola “purtroppo”, ma devo
farlo! Purtroppo, so bene che la
comunità cristiana di questa terra ha
anche un’altra fisionomia. Il vostro
volto giovane, luminoso e bello è
infatti solcato dal dolore e dalla
fatica, segnato a volte dalla paura e
dallo scoraggiamento. È il volto di
una Chiesa che soffre per il suo
popolo, è un cuore in cui palpita
trepidante la vita della gente con le



sue gioie e le sue tribolazioni. È una
Chiesa segno visibile del Cristo che,
ancora oggi, viene rifiutato,
condannato e disprezzato nei tanti
crocifissi del mondo, e piange le
nostre stesse lacrime. È una Chiesa
che, come Gesù, vuole anche
asciugare le lacrime del popolo,
impegnandosi a prendere su di sé le
ferite materiali e spirituali della
gente, e facendo scorrere su di essa
l’acqua viva e risanante del costato di
Cristo.

Con voi, fratelli, vedo Gesù sofferente
nella storia di questo popolo, popolo
crocifisso popolo oppresso, sconvolto
da una violenza che non risparmia,
segnato dal dolore innocente,
costretto a convivere con le acque
torbide della corruzione e
dell’ingiustizia che inquinano la
società, e a patire in tanti suoi figli la
povertà. Ma vedo allo stesso tempo
un popolo che non ha perso la
speranza, che abbraccia con



entusiasmo la fede e guarda ai suoi
Pastori, che sa ritornare al Signore e
affidarsi alle sue mani, perché la
pace a cui anela, soffocata dallo
sfruttamento, da egoismi di parte, dai
veleni dei conflitti e delle verità
manipolate, possa finalmente
giungere come un dono dall’alto.

Viene da chiedersi: come esercitare il
ministero in questa situazione?
Pensando a voi, Pastori del Popolo
santo di Dio, mi è venuta in mente la
storia di Geremia, un profeta
chiamato a vivere la sua missione in
un momento drammatico della storia
di Israele, tra ingiustizie, abomini e
sofferenze. Egli ha speso la vita per
annunciare che Dio non abbandona
mai il suo popolo e porta avanti
progetti di pace anche nelle
situazioni che sembrano perdute e
irrecuperabili. Ma questo annuncio
consolante di fede, Geremia lo ha
vissuto anzitutto nella sua persona,
lui per primo ha sperimentato la



vicinanza di Dio. Solo così ha potuto
portare agli altri una coraggiosa 
profezia di speranza. Anche il vostro
ministero episcopale vive tra queste
due dimensioni, di cui vorrei
parlarvi, la vicinanza di Dio e la 
profezia per il popolo.

Anzitutto vorrei dirvi: lasciatevi
toccare e consolare dalla vicinanza di
Dio. Lui è vicino a noi. La prima
parola che il Signore rivolge a
Geremia è questa: «Prima di formarti
nel grembo materno, ti ho
conosciuto» (Ger 1,5). È una
dichiarazione d’amore che Dio
scolpisce nel cuore di ciascuno di noi,
che nessuno può cancellare e che, in
mezzo alle tempeste della vita,
diventa sorgente di conforto. Per noi,
che abbiamo ricevuto la chiamata a
essere Pastori del Popolo di Dio, è
importante fondarci su questa
vicinanza del Signore, “strutturarci
nella preghiera”, stando ore davanti a
Lui. Solo così si avvicina al Buon



Pastore il popolo che ci è affidato e
solo così si diventa veramente
Pastori, perché noi, senza di Lui, non
possiamo fare nulla (cfr Gv 15,5).
Saremmo imprenditori, “maestri”,
ma non dietro la vocazione del
Signore. Senza di Lui non possiamo
fare nulla. Che non succeda di
pensarci autosufficienti, tanto meno
di vedere nell’episcopato la
possibilità di scalare posizioni sociali
e di esercitare il potere. Quel brutto
spirito del “carrierismo”. E
soprattutto: che non entri lo spirito
della mondanità, che ci fa
interpretare il ministero secondo i
criteri dei propri utili tornaconti, che
rende freddi e distaccati
nell’amministrare quanto ci è
affidato, che porta a servirci del
ruolo anziché servire gli altri, e a non
curare più la relazione
indispensabile, quella umile e
quotidiana della preghiera. Non
dimentichiamo che la mondanità è il
peggio che può accadere alla Chiesa,



è il peggio. A me ha toccato sempre
quel finale del libro del cardinale De
Lubac sulla Chiesa, le ultime tre,
quattro pagine, dove dice così: la
mondanità spirituale è il peggio che
può accedere, peggio ancora che
l’epoca dei Papi mondani e
concubinari. È peggio. E la
mondanità è sempre in agguato.
Stiamo attenti!

Cari fratelli Vescovi, curiamo la
vicinanza con il Signore per essere
suoi testimoni credibili e portavoce
del suo amore presso il popolo. È
attraverso di noi che Lui vuole
ungerlo con l’olio della consolazione
e della speranza! Siete voi la voce con
cui Dio vuole dire ai Congolesi: «Tu
sei un popolo consacrato al Signore
tuo Dio» (Dt 7,6). L’annuncio del
Vangelo, l’animazione della vita
pastorale, la guida del popolo non
possono risolversi in principi distanti
dalla realtà della vita quotidiana, ma
devono toccare le ferite e



comunicare la vicinanza divina,
perché le persone scoprano la loro
dignità di figli di Dio e imparino a
camminare a testa alta, senza mai
abbassare il capo dinanzi alle
umiliazioni e alle oppressioni.
Attraverso di voi questo popolo ha la
grazia di sentire rivolte a sé parole
simili a quelle che il Signore
consegnò a Geremia: “Sei un popolo
benedetto, prima di formarti nel
grembo materno ti ho pensato,
conosciuto, amato”. Se coltiviamo la
vicinanza con Dio, ci sentiamo spinti
verso il popolo e sentiremo sempre
compassione per quanti ci sono
affidati. Quell’atteggiamento della
compassione, che non è un
sentimento, è un patire con.
Rincuorati e rafforzati dal Signore,
diventiamo a nostra volta strumenti
di consolazione e di riconciliazione
per gli altri, per sanare le piaghe di
chi soffre, lenire il dolore di chi
piange, risollevare i poveri, liberare
le persone da tante forme di



schiavitù e di oppressione. La
vicinanza a Dio, cioè, rende profeti
per il popolo, capaci di seminare la
Parola che salva nella storia ferita
della propria terra.

E per addentrarci in questo secondo
punto, la profezia per il popolo,
guardiamo ancora all’esperienza di
Geremia. Dopo aver ricevuto la
Parola amorevole e consolante di
Dio, egli viene chiamato a essere
«profeta delle nazioni» (cfr Ger 1,5),
inviato a portare luce nell’oscurità, a
testimoniare in un contesto di
violenza e corruzione. E Geremia,
che divora la Parola del Signore, in
quanto è per lui gioia e letizia del
cuore (cfr Ger 15,10), confessa che
questa stessa Parola semina in lui
un’inquietudine insopprimibile e lo
porta a raggiungere gli altri perché
siano toccati dalla presenza di Dio.
«Nel mio cuore scrive – c’era come
un fuoco ardente, trattenuto nelle
mie ossa; mi sforzavo di contenerlo,



ma non potevo» (Ger 20,9). Non
possiamo trattenere solo per noi la
Parola di Dio, non possiamo
contenerne la potenza: essa è un
fuoco che brucia la nostra apatia e
accende in noi il desiderio di
illuminare chi è nel buio. La Parola
di Dio è un fuoco che brucia dentro e
ci spinge a uscire fuori! Ecco la nostra
identità episcopale: bruciati dalla
Parola di Dio, in uscita verso il
Popolo di Dio, con zelo apostolico!

Ma – possiamo chiederci – in che
cosa consiste questo annuncio
profetico della Parola, questo
ardore? Al profeta Geremia il Signore
dice: «Ecco, io metto le mie parole
sulla tua bocca. Vedi, oggi ti do
autorità sopra le nazioni e sopra i
regni per sradicare e demolire, per
distruggere e abbattere, per edificare
e piantare» (Ger 1,9-10). Sono verbi
forti: dapprima sradicare e demolire,
per poter infine edificare e piantare.
Si tratta di collaborare a una storia



nuova che Dio desidera costruire in
mezzo a un mondo di perversione e
di ingiustizia. Anche voi, allora, siete
chiamati a continuare a far sentire la
vostra voce profetica, perché le
coscienze si sentano interpellate e
ciascuno possa diventare
protagonista e responsabile di un
futuro diverso. Bisogna, dunque, 
sradicare le piante velenose dell’odio
e dell’egoismo, del rancore e della
violenza; demolire gli altari
consacrati al denaro e alla
corruzione; edificare una convivenza
fondata sulla giustizia, sulla verità e
sulla pace; e, infine, piantare semi di
rinascita, perché il Congo di domani
sia davvero quello che il Signore
sogna: una terra benedetta e felice,
mai più violentata, oppressa e
insanguinata.

Facciamo però attenzione: non si
tratta di un’azione politica. La
profezia cristiana si incarna in tante
azioni politiche e sociali, ma il



compito dei Vescovi e dei Pastori in
generale non è questo. È quello
dell’annuncio della Parola per
risvegliare le coscienze, per
denunciare il male, per rincuorare
coloro che sono affranti e senza
speranza. “Consola, consola il mio
popolo”: quel motto che torna, torna,
è un invito del Signore: consolare il
popolo. “Consola, consola il mio
popolo”. È un annuncio fatto non
solo di parole, ma di vicinanza e
testimonianza: vicinanza, anzitutto,
ai preti – i preti sono i primi prossimi
di un vescovo –, ascolto degli
operatori pastorali, incoraggiamento
allo spirito sinodale per lavorare
insieme. E testimonianza, perché i
Pastori devono essere credibili per
primi e in tutto, e in particolare nel
coltivare la comunione, nella vita
morale e nell’amministrazione dei
beni. È essenziale, in questo senso,
saper costruire armonia, senza
ergersi su piedistalli, senza asprezze,
ma dando il buon esempio nel



sostegno e nel perdono vicendevoli,
lavorando insieme, come modelli di
fraternità, di pace e di semplicità
evangelica. Non accada mai che,
mentre il popolo soffre la fame, di
voi si possa dire: “quelli non se ne
curano e vanno chi al proprio campo,
chi ai propri affari” (cfr Mt 22,5). No,
gli affari, per favore, lasciamoli fuori
dalla vigna del Signore! Un pastore
non può essere un affarista, non può!
Siamo Pastori e servi del popolo di
Dio, non amministratori di cose, non
affaristi, pastori! L’amministrazione
del vescovo dev’essere quella del
pastore: davanti al gregge, in mezzo
al gregge, dietro al gregge. Davanti al
gregge per indicare la strada; in
mezzo al gregge per sentire l’odore
del gregge, non perderlo; dietro al
gregge per aiutare coloro che vanno
più lentamente, e anche per lasciare
un po’ il gregge da solo e vedere dove
trova dei pascoli. Il pastore deve
muoversi in queste tre direzioni.



Cari fratelli Vescovi, ho condiviso con
voi quello che sentivo nel cuore:
coltivare la vicinanza con il Signore
per essere segni profetici della sua
compassione per il popolo. Vi prego
di non trascurare il dialogo con Dio e
di non lasciare che il fuoco della
profezia sia spento da calcoli o
ambiguità con il potere, e nemmeno
dal quieto vivere e
dall’abitudinarietà. Dinanzi al popolo
che soffre e all’ingiustizia, il Vangelo
chiede di alzare la voce. Quando
secondo Dio alziamo la voce,
rischiamo. Lo ha fatto un vostro
fratello, il servo di Dio Mons.
Christophe Munzihirwa, pastore
coraggioso e voce profetica, che ha
custodito il suo popolo offrendo la
vita. Il giorno prima di morire lanciò
a tutti un messaggio dicendo: «In
questi giorni che cosa possiamo
ancora fare? Restiamo saldi nella
fede. Abbiamo fiducia che Dio non ci
abbandonerà e che da qualche parte
sorgerà per noi un piccolo bagliore di



speranza. Dio non ci abbandonerà se
noi ci impegniamo a rispettare la vita
dei nostri vicini, a qualsiasi etnia essi
appartengano». Il giorno dopo venne
ucciso in una piazza della città, ma il
suo seme, piantato in questa terra,
insieme a quello di tanti altri, porterà
frutto. È bene fare memoria, con
gratitudine, dei grandi Pastori che
hanno segnato la storia del vostro
Paese e della vostra Chiesa, di chi vi
ha evangelizzato e preceduto nella
fede. Fratelli, sono le vostre radici,
che vi irrobustiscono nell’ardore
evangelico. Penso al bene che ho
ricevuto conoscendo il Cardinale
Laurent Monsengwo Pasinya.

Carissimi, non abbiate timore di
essere profeti di speranza per il
popolo, voci concordi della
consolazione del Signore, testimoni e
annunciatori gioiosi del Vangelo,
apostoli di giustizia, samaritani di
solidarietà: testimoni di misericordia
e di riconciliazione in mezzo a



violenze scatenate non solo dallo
sfruttamento delle risorse e da
conflitti etnici e tribali, ma anche e
soprattutto dalla forza oscura del
maligno, nemico di Dio e dell’uomo.
Però, non scoraggiatevi mai: il
Crocifisso è risorto, Gesù vince, anzi
ha già vinto il mondo (cfr Gv 16,33) e
desidera risplendere in voi, nella
vostra opera preziosa, nel vostro
fecondo seme di pace! Fratelli, voglio
ringraziarvi, per il vostro servizio,
per il vostro zelo pastorale, per la
vostra testimonianza.

E, giunto ormai al termine di questo
viaggio, vorrei esprimere tutta la mia
riconoscenza a voi e a quanti qui lo
hanno preparato. Avete avuto la
pazienza di aspettare un anno, siete
bravi! Grazie di questo! Avete dovuto
lavorare due volte, perché la prima
volta la visita è stata annullata, ma so
che siete misericordiosi con il Papa!
Grazie davvero! Nel prossimo giugno
celebrerete a Lubumbashi il



Congresso eucaristico nazionale:
Gesù è realmente presente e
operante nell’Eucaristia; lì
rappacifica e risana, consola e
unisce, illumina e trasforma; lì ispira,
sostiene e rende efficace il vostro
ministero. La presenza di Gesù,
Pastore mite e umile di cuore,
vincitore del male e della morte,
trasformi questo grande Paese e sia
sempre la vostra gioia e la vostra
speranza! Vi benedico di cuore.

Vorrei aggiungere una sola cosa: ho
detto “siate misericordiosi”. La
misericordia. Perdonare sempre.
Quando un fedele viene a confessarsi
viene a chiedere il perdono, viene a
chiedere la carezza del Padre. E noi,
col dito accusatore: “Quante volte? E
come lo hai fatto?...”. No, questo no.
Perdonare. Sempre. “Ma non so…,
perché il codice mi dice…”. Il codice
dobbiamo osservarlo, perché è
importante, ma il cuore del pastore
va oltre! Rischiate. Per il perdono



rischiate. Sempre. Perdonate sempre,
nel Sacramento della Riconciliazione.
E così seminerete perdono per tutta
la società.

Vi benedico di cuore. E, per favore,
continuate a pregare per me, perché
questo ufficio è un po’ difficile! Ma
confido in voi. Grazie.

Incontro con le Autorità, con la
Società Civile e con il Corpo
Diplomatico

Signor Presidente della Repubblica,

Signori Vice-Presidenti,

illustri Membri del Governo e del
Corpo diplomatico,

distinte Autorità religiose,

insigni Rappresentanti della società
civile e del mondo della cultura,



Signore e Signori!

Grazie, Signor Presidente, per le sue
parole. Sono lieto di essere in questa
terra che porto nel cuore. La
ringrazio, Signor Presidente, per
l’accoglienza che mi ha rivolto.
Saluto cordialmente ciascuno di voi
e, attraverso di voi, tutte le donne e
gli uomini che popolano questo
giovane e caro Paese. Vengo come
pellegrino di riconciliazione, con il
sogno di accompagnarvi nel vostro
cammino di pace, un cammino
tortuoso ma non più rimandabile.
Non sono giunto qui da solo, perché
nella pace, come nella vita, si
cammina insieme. Eccomi dunque a
voi con due fratelli, l’Arcivescovo di
Canterbury e il Moderatore
dell’Assemblea generale della Chiesa
di Scozia, che ringrazio per quanto ci
diranno. Insieme, tendendovi la
mano, ci presentiamo a voi e a
questo popolo nel nome di Gesù
Cristo, Principe della pace.



Abbiamo infatti intrapreso questo 
pellegrinaggio ecumenico di pace
dopo aver ascoltato il grido di un
intero popolo che, con grande
dignità, piange per la violenza che
soffre, per la perenne mancanza di
sicurezza, per la povertà che lo
colpisce e per i disastri naturali che
infieriscono. Anni di guerre e
conflitti non sembrano conoscere
fine e pure recentemente, persino
ieri, si sono verificati aspri scontri,
mentre i processi di riconciliazione
sembrano paralizzati e le promesse
di pace restano incompiute. Questa
estenuante sofferenza non sia vana;
la pazienza e i sacrifici del popolo
sud sudanese, di questa gente
giovane, umile e coraggiosa,
interpellino tutti e, come semi che
nella terra danno vita alla pianta,
vedano sbocciare germogli di pace
che portino frutto. Fratelli e sorelle, è
l’ora della pace!



Frutti e vegetazione qui abbondano,
grazie al grande fiume che attraversa
il Paese. Quanto l’antico storico
Erodoto diceva dell’Egitto, ossia che è
un “dono del Nilo”, vale anche per il
Sud Sudan. Davvero, come qui si
dice, questa è una “terra della grande
abbondanza”. Vorrei dunque
lasciarmi trasportare dall’immagine
del grande fiume che attraversa
questo Paese recente ma dalla storia
antica. Nei secoli gli esploratori si
sono inoltrati nel territorio in cui ci
troviamo per risalire il Nilo Bianco
alla ricerca delle sorgenti del fiume
più lungo del mondo. Proprio dalla
ricerca delle sorgenti del vivere
comune vorrei incominciare il mio
percorso con voi. Perché questa
terra, che abbonda di tanti beni nel
sottosuolo, ma soprattutto nei cuori e
nelle menti dei suoi abitanti, oggi ha
bisogno di essere nuovamente
dissetata da sorgenti fresche e vitali.



Distinte Autorità, siete voi queste
sorgenti, le sorgenti che irrigano la
convivenza comune, i padri e le
madri di questo Paese fanciullo. Voi
siete chiamati a rigenerare la vita
sociale, come fonti limpide di
prosperità e di pace, perché di questo
hanno bisogno i figli del Sud Sudan:
hanno bisogno di padri, non di
padroni; di passi stabili di sviluppo,
non di continue cadute. Gli anni
successivi alla nascita del Paese,
segnati da un’infanzia ferita, lascino
il posto a una crescita pacifica: è
l’ora. Illustri Autorità, i vostri “figli” e
la storia stessa vi ricorderanno se
avrete fatto del bene a questa
popolazione, che vi è stata affidata
per servirla. Le generazioni future
onoreranno o cancelleranno la
memoria dei vostri nomi in base a
quanto fate ora perché, come il fiume
lascia le sorgenti per avviare il suo
corso, così il corso della storia lascerà
indietro i nemici della pace e darà
lustro a chi opera per la pace: infatti,



come insegna la Scrittura, “l’uomo di
pace avrà una discendenza” (cfr Sal
37,37).

La violenza, invece, fa regredire il
corso della storia. Lo stesso Erodoto
ne rilevava gli sconvolgimenti
generazionali, notando come in
guerra non sono più i figli a
seppellire i padri, ma i padri a
seppellire i figli (cfr Storie, I,87).
Affinché questa terra non si riduca a
un cimitero, ma torni a essere un
giardino fiorente, vi prego, con tutto
il cuore, di accogliere una parola
semplice: non mia, ma di Cristo. Egli
la pronunciò proprio in un giardino,
nel Getsemani, quando, di fronte a
un suo discepolo che aveva sfoderato
la spada, disse: «Basta!» (Lc 22,51).
Signor Presidente, Signori Vice-
Presidenti, in nome di Dio, del Dio
che insieme abbiamo pregato a
Roma, del Dio mite e umile di cuore
(cfr Mt 11,29) nel quale tanta gente di
questo caro Paese crede, è l’ora di



dire basta, senza “se” e senza “ma”:
basta sangue versato, basta conflitti,
basta violenze e accuse reciproche su
chi le commette, basta lasciare il
popolo assetato di pace. Basta
distruzione, è l’ora della costruzione!
Si getti alle spalle il tempo della
guerra e sorga un tempo di pace! E su
questo, Signor Presidente, mi viene al
cuore quel colloquio notturno che
anni fa abbiamo avuto in Uganda: la
sua volontà di pace era lì... Andiamo
avanti su questo!

Torniamo alle sorgenti del fiume,
all’acqua che simboleggia la vita. Alle
fonti di questo Paese c’è un’altra
parola, che designa il corso
intrapreso dal popolo sud sudanese il
9 luglio 2011: Repubblica. Ma che
cosa vuol dire essere una res publica?
Significa riconoscersi come realtà
pubblica, affermare, cioè, che lo Stato
è di tutti; e dunque che chi, al suo
interno, ricopre responsabilità
maggiori, presiedendolo o



governandolo, non può che porsi al
servizio del bene comune. Ecco lo
scopo del potere: servire la comunità.
La tentazione sempre in agguato è
invece di servirsene per i propri
interessi. Non basta perciò chiamarsi
Repubblica, occorre esserlo, a partire
dai beni primari: le abbondanti
risorse con cui Dio ha benedetto
questa terra non siano riservate a
pochi, ma appannaggio di tutti, e ai
piani di ripresa economica
corrispondano progetti per un’equa
distribuzione delle ricchezze.

Fondamentale, per la vita di una
Repubblica, è lo sviluppo
democratico. Esso tutela la benefica
distinzione dei poteri, così che, ad
esempio, chi amministra la giustizia
possa esercitarla senza
condizionamenti da parte di chi
legifera o governa. La democrazia
presuppone, inoltre, il rispetto dei
diritti umani, custoditi dalla legge e
dalla sua applicazione, e in



particolare la libertà di esprimere le
proprie idee. Occorre infatti
ricordare che senza giustizia non c’è
pace (cfr S. Giovanni Paolo II, 
Messaggio per la celebrazione della
XXXV Giornata Mondiale della Pace,
1° gennaio 2002), ma anche che senza
libertà non c’è giustizia. Va perciò
data a ogni cittadina e cittadino la
possibilità di disporre del dono unico
e irripetibile dell’esistenza con i
mezzi adeguati a realizzarlo: come
scriveva Papa Giovanni, «ogni essere
umano ha il diritto all’esistenza,
all’integrità fisica, ai mezzi
indispensabili e sufficienti per un
dignitoso tenore di vita» (S. Giovanni
XXIII, Lett. enc. Pacem in terris, 6).

Il fiume Nilo, lasciate le sorgenti,
dopo aver attraversato alcune zone
scoscese che creano cascate e rapide,
una volta entrato nella pianura sud
sudanese, proprio nei pressi di Giuba
diventa navigabile, per poi
addentrarsi in zone più paludose.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20011211_xxxv-world-day-for-peace.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20011211_xxxv-world-day-for-peace.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/it/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html


Analogamente, auspico che il tragitto
di pace della Repubblica non proceda
ad alti e bassi, ma, a partire da
questa capitale, diventi percorribile,
senza rimanere impaludato
nell’inerzia. Amici, è tempo di
passare dalle parole ai fatti. È tempo
di voltare pagina, è il tempo
dell’impegno per una trasformazione
urgente e necessaria. Il processo di
pace e di riconciliazione domanda un
nuovo sussulto. Ci si intenda e si
porti avanti l’Accordo di pace, come
anche la Road Map! In un mondo
segnato da divisioni e conflitti,
questo Paese ospita un pellegrinaggio
ecumenico di pace, che costituisce
una rarità; rappresenti un cambio di
passo, l’occasione, per il Sud Sudan,
di ricominciare a navigare in acque
tranquille, riprendendo il dialogo,
senza doppiezze e opportunismi. Sia
per tutti un’occasione per rilanciare
la speranza, non solo per il governo,
per tutti: ciascun cittadino possa
comprendere che non è più tempo di



lasciarsi trasportare dalle acque
malsane dell’odio, del tribalismo, del
regionalismo e delle differenze
etniche. Fratelli e sorelle, è tempo di
navigare insieme verso il futuro!
Insieme. Questa parola non va
dimenticata: insieme.

Il percorso del grande fiume ci aiuta
ancora, suggerendoci la modalità.
Nel suo prosieguo, presso il lago No si
unisce a un altro fiume, dando vita a
quello che viene chiamato Nilo
Bianco. La limpida chiarezza delle
acque scaturisce dunque
dall’incontro. Questa è la via, fratelli
e sorelle: rispettarsi, conoscersi,
dialogare. Perché, se dietro ogni
violenza ci sono rabbia e rancore, e
dietro a ogni rabbia e rancore c’è la
memoria non risanata di ferite,
umiliazioni e torti, la direzione per
uscire da ciò è solo quella
dell’incontro, la cultura dell’incontro:
accogliere gli altri come fratelli e
dare loro spazio, anche sapendo fare



dei passi indietro. Questo
atteggiamento, essenziale per i
processi di pace, è indispensabile
anche per lo sviluppo coeso della
società. E per passare dall’inciviltà
dello scontro alla civiltà dell’incontro
è decisivo il ruolo che possono e
vogliono svolgere i giovani. Siano
perciò assicurati loro spazi liberi di
incontro per ritrovarsi e dibattere; e
possano prendere in mano, senza
paura, il futuro che a loro
appartiene! Vengano coinvolte
maggiormente, anche nei processi
politici e decisionali, pure le donne,
le madri che sanno come si genera e
si custodisce la vita. Nei loro riguardi
ci sia rispetto, perché chi commette
violenza contro una donna la
commette contro Dio, che da una
donna ha preso la carne.

Cristo, il Verbo incarnato, ci ha
insegnato che più ci si fa piccoli,
dando spazio agli altri e accogliendo
ogni prossimo come fratello, più si



diventa grandi agli occhi del Signore.
La giovane storia di questo Paese,
dilaniato da scontri etnici, ha
necessità di ritrovare la mistica
dell’incontro, la grazia dell’insieme.
C’è bisogno di guardare al di là dei
gruppi e delle differenze per
camminare come un unico popolo,
nel quale, come accade al Nilo, i vari
affluenti apportano ricchezze. Fu
proprio attraverso il fiume che i
primi missionari, più di un secolo fa,
approdarono a questi lidi; alla loro
presenza si è aggiunta nel tempo
quella di tanti operatori umanitari:
tutti vorrei ringraziare per la
preziosa opera che svolgono. Penso
però anche ai missionari che
purtroppo trovano la morte mentre
seminano la vita. Non
dimentichiamoli e non ci si
dimentichi di garantire a loro e agli
operatori umanitari la necessaria
sicurezza, e alle loro opere di bene i
necessari sostegni, affinché il fiume
del bene continui a scorrere.



Un grande fiume, tuttavia, può a
volte esondare e provocare disastri.
In questa terra lo hanno purtroppo
sperimentato le tante vittime di
inondazioni, alle quali esprimo la
mia vicinanza, appellandomi perché
non siano fatti loro mancare
opportuni aiuti. Le calamità naturali
raccontano un creato ferito e
sconquassato, che da fonte di vita
può tramutarsi in minaccia di morte.
Occorre prendersene cura, con uno
sguardo lungimirante, rivolto alle
generazioni future. Penso, in
particolare, alla necessità di
combattere la deforestazione causata
dall’avidità del guadagno.

Per prevenire le esondazioni di un
fiume è necessario mantenerne
pulito il letto. Fuor di metafora, la
pulizia di cui il corso della vita
sociale abbisogna è la lotta alla
corruzione. Giri iniqui di denaro,
trame nascoste per arricchirsi, affari
clientelari, mancanza di trasparenza:



ecco il fondale inquinato della
società umana, che fa mancare le
risorse necessarie a ciò che più serve.
Anzitutto a contrastare la povertà,
che costituisce il terreno fertile nel
quale si radicano odi, divisioni e
violenza. L’urgenza di un Paese civile
è prendersi cura dei suoi cittadini, in
particolare dei più fragili e disagiati.
Penso soprattutto ai milioni di sfollati
che qui dimorano: quanti hanno
dovuto lasciare casa e si trovano
relegati ai margini della vita in
seguito a scontri e spostamenti
forzati!

Affinché le acque di vita non si
tramutino in pericoli di morte è
fondamentale dotare un fiume di
argini adeguati. Vale lo stesso per la
convivenza umana. Anzitutto va
arginato l’arrivo di armi che,
nonostante i divieti, continuano a
giungere in tanti Paesi della zona e
anche in Sud Sudan: qui c’è bisogno
di molte cose, ma non certo di



ulteriori strumenti di morte. Altri
argini sono imprescindibili per
garantire il corso della vita sociale:
mi riferisco allo sviluppo di adeguate
politiche sanitarie, al bisogno di
infrastrutture vitali e, in modo
speciale, al ruolo primario
dell’alfabetismo e dell’istruzione,
unica via perché i figli di questa terra
prendano in mano il loro futuro.
Essi, come tutti i bambini di questo
Continente e del mondo, hanno il
diritto di crescere tenendo in mano
quaderni e giocattoli, non strumenti
di lavoro e armi.

Il Nilo Bianco, infine, lascia il Sud
Sudan, attraversa altri Stati,
s’incontra con il Nilo Azzurro e
giunge al mare: il fiume non conosce
confini, ma congiunge territori.
Similmente, per raggiungere uno
sviluppo adeguato è essenziale, oggi
più che mai, coltivare relazioni
positive con altri Paesi, a cominciare
da quelli circostanti. Penso anche al



prezioso contributo della Comunità
internazionale nei riguardi di questo
Paese: esprimo riconoscenza per
l’impegno volto a favorirne la
riconciliazione e lo sviluppo. Sono
convinto che, per apportare proficui
contributi, sia indispensabile la reale
comprensione delle dinamiche e dei
problemi sociali. Non basta
osservarli e denunciarli dall’esterno;
occorre coinvolgersi, con pazienza e
determinazione e, più in generale,
resistere alla tentazione di imporre
modelli prestabiliti ma estranei alla
realtà locale. Come disse San
Giovanni Paolo II trent’anni fa in
Sudan: «Devono essere trovate delle
soluzioni africane ai problemi
africani» (Appello alla Cerimonia di
benvenuto, 10 febbraio 1993).

Signor Presidente, distinte Autorità,
seguendo il percorso del Nilo ho
voluto inoltrarmi nel cammino di
questo Paese tanto giovane quanto
caro. So che alcune mie espressioni

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/travels/1993/travels/documents/trav_africa.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/travels/1993/travels/documents/trav_africa.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/travels/1993/travels/documents/trav_africa.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1993/february/documents/hf_jp-ii_spe_19930210_arrivo-sudan.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1993/february/documents/hf_jp-ii_spe_19930210_arrivo-sudan.html


possono essere state franche e
dirette, ma vi prego di credere che
ciò nasce dall’affetto e dalla
preoccupazione con cui seguo le
vostre vicende, insieme ai fratelli con
i quali sono venuto qui, pellegrino di
pace. Desideriamo offrire di cuore la
nostra preghiera e il nostro sostegno
affinché il Sud Sudan si riconcili e
cambi rotta, perché il suo corso vitale
non sia più impedito dall’alluvione
della violenza, ostacolato dalle paludi
della corruzione e vanificato dallo
straripamento della povertà. Il
Signore del cielo, che ama questa
terra, le doni un tempo nuovo di pace
e di prosperità: Dio benedica la
Repubblica del Sudan del Sud!
Grazie.

Sabato 4 febbraio



Incontro con i Vescovi, i Sacerdoti,
i Diaconi, i Consacrati, le
Consacrate e i Seminaristi

Cari fratelli Vescovi, presbiteri e
diaconi,

cari consacrati e consacrate,

cari seminaristi, novizie e novizi e
aspiranti, buongiorno a tutti!

Da tempo coltivavo il desiderio di
incontrarvi; per questo oggi vorrei
ringraziare il Signore. Sono grato a
Mons. Tombe Trille per il suo saluto e
a tutti voi per la presenza e per il
vostro saluto! Alcuni hanno fatto
giorni di strada per essere qui oggi!
Porto sempre scolpiti nel cuore
alcuni momenti vissuti prima di
questa visita: la celebrazione a San
Pietro nel 2017, durante la quale
abbiamo elevato la supplica a Dio per
il dono della pace; e il ritiro spirituale
del 2019 con i Leader politici, invitati
affinché, attraverso la preghiera,

https://www.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2017/11/23/celebrazionedipreghiera-pace-sudsudan-congo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2017/11/23/celebrazionedipreghiera-pace-sudsudan-congo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2019/4/11/ritiro-leaders-sudsudan.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2019/4/11/ritiro-leaders-sudsudan.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2019/4/11/ritiro-leaders-sudsudan.html


prendessero nel cuore la ferma
decisione di perseguire la
riconciliazione e la fraternità nel
Paese. Abbiamo anzitutto bisogno di
questo: di accogliere Gesù, nostra
pace e nostra speranza.

Nel mio discorso di ieri mi sono
ispirato al corso delle acque del Nilo,
che attraversa il vostro Paese come
se fosse la sua spina dorsale. Nella
Bibbia, all’acqua sono spesso
associate l’azione di Dio creatore, la
compassione con cui ci disseta
quando ci troviamo a vagare nel
deserto, la misericordia con cui ci
purifica quando cadiamo nelle
paludi del peccato; Egli, nel
Battesimo, ci ha santificati «con
un’acqua che rigenera e rinnova
nello Spirito Santo» (Tt 3,5). Proprio
secondo una prospettiva biblica
vorrei guardare nuovamente alle
acque del Nilo. Da una parte, nel
letto di questo corso d’acqua si
riversano le lacrime di un popolo



immerso nella sofferenza e nel
dolore, martoriato dalla violenza; un
popolo che può pregare come il
salmista: «Lungo i fiumi di Babilonia,
là sedevamo e piangevamo» (Sal
137,1). Le acque del grande fiume,
infatti, raccolgono i gemiti sofferenti
delle vostre comunità, raccolgono il
grido di dolore di tante vite spezzate,
raccolgono il dramma di un popolo
in fuga, l’afflizione del cuore delle
donne e la paura impressa negli
occhi dei bambini. Si vede, la paura,
negli occhi dei bambini. Allo stesso
tempo, però, le acque del grande
fiume ci riportano alla storia di Mosè
e, perciò, sono segno di liberazione e
di salvezza: da quelle acque, infatti,
Mosè è stato salvato e, conducendo i
suoi in mezzo al Mar Rosso, è
diventato strumento di liberazione,
icona del soccorso di Dio che vede
l’afflizione dei suoi figli, ascolta il
loro grido e scende a liberarli (cfr Es
3,7). Guardando alla storia di Mosè,
che ha guidato il Popolo di Dio



attraverso il deserto, chiediamoci che
cosa significa essere ministri di Dio
in una storia attraversata dalla
guerra, dall’odio, dalla violenza, dalla
povertà. Come esercitare il ministero
in questa terra, lungo le sponde di un
fiume bagnato da tanto sangue
innocente, mentre i volti delle
persone a noi affidate sono solcati
dalle lacrime del dolore? Questa è la
domanda. E quando parlo di
ministero, lo faccio in senso largo:
ministero presbiterale, diaconale e
ministero catechistico, di
insegnamento, che fanno tanti
consacrati, consacrate e laici.

Per provare a rispondere, vorrei
soffermarmi su due atteggiamenti di
Mosè: la docilità e l’intercessione.
Credo che queste due cose toccano la
nostra vita, qui.

La prima cosa che colpisce della
storia di Mosè è la sua docilità
all’iniziativa di Dio. Non dobbiamo



pensare, però, che sia sempre stato
così: in un primo tempo egli aveva
preteso di portare avanti da solo il
tentativo di combattere l’ingiustizia e
l’oppressione. Salvato dalla figlia del
faraone nelle acque del Nilo, quando
aveva scoperto la sua identità si era
lasciato toccare dalla sofferenza e
dall’umiliazione dei suoi fratelli,
tanto che un giorno aveva deciso di
fare giustizia da solo, colpendo a
morte un egiziano che maltrattava
un ebreo. A seguito di questo
episodio, però, era dovuto scappare e
restare per lunghi anni nel deserto.
Lì sperimentò una sorta di deserto
interiore: aveva pensato di
affrontare l’ingiustizia con le sue sole
forze e adesso, come conseguenza, si
ritrovava ad essere un fuggitivo, a
doversi nascondere, a vivere nella
solitudine, a sperimentare il senso
amaro del fallimento. Mi domando:
qual era stato l’errore di Mosè?
Pensare di essere lui il centro,
contando solo sulle sue forze. Ma così



era rimasto prigioniero dei peggiori
metodi umani, come quello di
rispondere alla violenza con la
violenza.

A volte qualcosa di simile può
capitare anche nella nostra vita di
sacerdoti, diaconi, religiosi,
seminaristi, consacrate, consacrati,
tutti: sotto sotto pensiamo di essere
noi il centro, di poterci affidare, se
non in teoria almeno in pratica,
quasi esclusivamente alla nostra
bravura; o, come Chiesa, di trovare la
risposta alle sofferenze e ai bisogni
del popolo attraverso strumenti
umani, come il denaro, la furbizia, il
potere. Invece, la nostra opera viene
da Dio: Lui è il Signore e noi siamo
chiamati a essere docili strumenti
nelle sue mani. Mosè apprende
questo quando, un giorno, Dio gli
viene incontro, apparendogli «in una
fiamma di fuoco dal mezzo di un
roveto» (Es 3,2). Mosè si lascia
attrarre, fa spazio allo stupore, si



mette nell’atteggiamento della
docilità per lasciarsi illuminare dal
fascino di quel fuoco, di fronte al
quale pensa: «Voglio avvicinarmi a
osservare questo grande spettacolo:
perché il roveto non brucia?» (v. 3).
Ecco la docilità che serve al nostro
ministero: avvicinarci a Dio con
stupore e umiltà. Sorelle e fratelli,
non perdete lo stupore dell’incontro
con Dio! Non perdete lo stupore del
contatto con la Parola di Dio. Mosè si
è lasciato attrarre e orientare da Dio.
Il primato non è a noi, il primato è a
Dio: affidarci alla sua Parola prima di
servirci delle nostre parole,
accogliere docilmente la sua
iniziativa prima di puntare sui nostri
progetti personali ed ecclesiali.

È questo lasciarci plasmare
docilmente che ci fa vivere in modo
rinnovato il ministero. Davanti al
Buon Pastore, comprendiamo che
non siamo capi tribù, ma Pastori
compassionevoli e misericordiosi;



non padroni del popolo, ma servi che
si chinano a lavare i piedi dei fratelli
e delle sorelle; non siamo
un’organizzazione mondana che
amministra beni terreni, ma siamo la
comunità dei figli di Dio. Sorelle e
fratelli, facciamo allora come Mosè al
cospetto di Dio: togliamoci i sandali
con umile rispetto (cfr v. 5),
spogliamoci della nostra presunzione
umana, lasciamoci attrarre dal
Signore e coltiviamo l’incontro con
Lui nella preghiera; accostiamoci
ogni giorno al mistero di Dio, perché
ci stupisca e perché bruci le
sterpaglie del nostro orgoglio e delle
nostre ambizioni smodate e ci renda 
umili compagni di viaggio di quanti ci
sono affidati.

Purificato e illuminato dal fuoco
divino, Mosè diventa strumento di
salvezza per i suoi che soffrono; la
docilità verso Dio lo rende capace di
intercedere per i fratelli. Ecco il
secondo atteggiamento di cui vorrei



parlarvi oggi: l’intercessione. Mosè ha
fatto esperienza di un Dio
compassionevole, che non resta
indifferente davanti al grido del suo
popolo e scende a liberarlo. È bello
questo: scendere. Dio scende a
liberarlo. Dio, per la sua
condiscendenza nei nostri riguardi,
viene in mezzo a noi fino ad
assumere in Gesù la nostra carne,
provare la nostra morte e i nostri
inferi. Sempre scende per rialzarci e 
chi fa esperienza di Lui è portato a
imitarlo. Così fa Mosè, che “scende”
in mezzo ai suoi: lo farà più volte
durante la traversata nel deserto.
Egli, infatti, nei momenti più
importanti e difficili, sale e scende
dal monte della presenza di Dio al
fine di intercedere per il popolo, cioè
di mettersi dentro alla sua storia per
avvicinarlo a Dio. Fratelli e sorelle,
intercedere «non vuol dire
semplicemente “pregare per
qualcuno”, come spesso pensiamo.
Etimologicamente significa “fare un



passo in mezzo”, fare un passo in
modo da mettersi nel mezzo di una
situazione» (C.M. Martini, Un grido di
intercessione, Milano, 29 gennaio
1991). A volte non si ottiene molto,
ma bisogna farlo: un grido di
intercessione. Intercedere è quindi
scendere per mettersi in mezzo al
popolo, “farsi ponti” che lo collegano
a Dio.

Ai Pastori è richiesto di sviluppare
proprio quest’arte di “camminare in
mezzo”. Dev’essere la specialità dei
pastori, camminare in messo: in
mezzo alle sofferenze, in mezzo alle
lacrime, in mezzo alla fame di Dio e
alla sete di amore dei fratelli e delle
sorelle. Il nostro primo dovere non è
quello di essere una Chiesa
perfettamente organizzata – questo
lo può fare qualsiasi ditta –, ma una
Chiesa che, in nome di Cristo, sta in
mezzo alla vita sofferta del popolo e
si sporca le mani per la gente. Mai
dobbiamo esercitare il ministero



inseguendo il prestigio religioso e
sociale – quel brutto “fare carriera” –,
ma camminando in mezzo e insieme,
imparando ad ascoltare e a
dialogare, collaborando tra noi
ministri e con i laici. Ecco, vorrei
ripetere questa parola importante: 
insieme. Non dimentichiamola: 
insieme. Vescovi e preti, preti e
diaconi, pastori e seminaristi,
ministri ordinati e religiosi, sempre
nutrendo rispetto per la meravigliosa
specificità della vita religiosa:
cerchiamo di vincere tra di noi la
tentazione dell’individualismo, degli
interessi di parte. È molto triste
quando i Pastori non sono capaci di
comunione, non riescono a
collaborare, addirittura si ignorano
tra loro! Coltiviamo il rispetto
reciproco, la vicinanza, la
collaborazione concreta. Se ciò non
accade tra di noi, come possiamo
predicarlo agli altri?



Torniamo a Mosè e, per approfondire
l’arte dell’intercessione, guardiamo
alle sue mani. La Scrittura ci offre tre
immagini al riguardo: Mosè col
bastone in mano, Mosè con le mani
protese, Mosè con le mani alzate al
cielo.

La prima immagine, quella di Mosè
col bastone in mano, ci dice che egli
intercede con la profezia. Con quel
bastone compirà dei prodigi, segni
della presenza e della potenza di Dio,
nel nome del quale parla,
denunciando ad alta voce il male che
il popolo soffre e chiedendo al
faraone di lasciarlo partire. Fratelli e
sorelle, per intercedere a favore del
nostro popolo siamo chiamati anche
noi ad alzare la voce contro
l’ingiustizia e la prevaricazione, che
schiacciano la gente e si servono
della violenza per gestire gli affari
all’ombra dei conflitti. Se vogliamo
essere Pastori che intercedono, non
possiamo restare neutrali dinanzi al



dolore provocato dalle ingiustizie e
dalle violenze perché, là dove una
donna o un uomo vengono feriti nei
loro diritti fondamentali, Cristo
stesso è offeso. Sono stato contento di
ascoltare nella testimonianza di
Padre Luka che la Chiesa non smette
di portare avanti un ministero
insieme profetico e pastorale. Grazie!
Grazie perché, se c’è una tentazione
da cui dobbiamo guardarci, è quella
di lasciare le cose come stanno e non
interessarci delle situazioni per
paura di perdere privilegi e
convenienze.

Seconda immagine: Mosè con le
mani protese. Egli, dice la Scrittura,
«stese la mano sul mare» (Es 14,21).
Le sue mani distese sono il segno che
Dio sta per operare. In seguito, Mosè
terrà tra le mani le tavole della Legge
(cfr Es 34,29) per mostrarle al popolo;
le sue mani protese indicano la
vicinanza di Dio che è all’opera e
accompagna il suo popolo. Per



liberare dal male non basta infatti la
profezia, occorre protendere le
braccia ai fratelli e alle sorelle,
sostenere il loro cammino.
Accarezzare il gregge di Dio.
Possiamo immaginare Mosè che
indica il percorso e stringe le mani
dei suoi per incoraggiarli ad andare
avanti. Per quarant’anni, da anziano,
rimane accanto ai suoi: ecco la
vicinanza. E non è stato un compito
facile: egli spesso ha dovuto
rianimare un popolo scoraggiato e
stanco, affamato e assetato, a volte
anche capriccioso, che si lasciava
andare alla mormorazione e alla
pigrizia. E per esercitare tale compito
ha dovuto anche lottare con sé stesso,
perché a volte ha vissuto momenti di
oscurità e di desolazione, come
quello in cui disse al Signore:
«Perché hai fatto del male al tuo
servo? Perché non ho trovato grazia
ai tuoi occhi, al punto di impormi il
peso di tutto questo popolo? [...] Non
posso io da solo portare il peso di



tutto questo popolo; è troppo pesante
per me» (Nm 11,11.14). Guarda la
preghiera di Mosè: è stanco. Eppure,
Mosè non si è ritirato: sempre vicino
a Dio, non si è mai allontanato dai
suoi. Anche noi abbiamo questo
compito: tendere le mani, rialzare i
fratelli, ricordare loro che Dio è
fedele alle sue promesse, esortarli ad
andare avanti. Le nostre mani sono
state “unte di Spirito” non solo per i
sacri riti, ma per incoraggiare,
aiutare, accompagnare le persone ad
uscire da ciò che le paralizza, le
chiude e le rende timorose.

Infine – terza immagine –: le mani
alzate al cielo. Quando il popolo cade
nel peccato e si costruisce un vitello
d’oro, Mosè sale di nuovo sul Monte –
pensiamo a quanta pazienza! – e
pronuncia una preghiera che è una
vera e propria lotta con Dio perché
non abbandoni Israele. Arriva a dire:
«Questo popolo ha commesso un
grande peccato: si sono fatti un dio



d’oro. Ma ora, se tu perdonassi il loro
peccato… Altrimenti, cancellami dal
tuo libro che hai scritto!» (Es
32,31-32). Si schiera dalla parte del
popolo fino alla fine, alza la mano in
suo favore. Non pensa a salvarsi da
solo, non vende il popolo per i propri
interessi! Intercede. Mosè intercede,
Mosè lotta con Dio; tiene le braccia
alzate in preghiera mentre i suoi
fratelli combattono a valle (cfr Es
17,8-16). Sostenere con la preghiera
davanti a Dio le lotte del popolo,
attirare il perdono, amministrare la
riconciliazione come canali della
misericordia di Dio che rimette i
peccati: questo è il nostro compito di
intercessori!

Carissimi, queste mani profetiche,
protese e alzate costano fatica, non è
facile. Essere profeti,
accompagnatori, intercessori,
mostrare con la vita il mistero della
vicinanza di Dio al suo Popolo può
richiedere la vita stessa. Tanti



sacerdoti, religiose e religiosi – come
suor Regina ci ha detto delle sue
sorelle – sono rimasti vittime di
violenze e attentati in cui hanno
perso la vita. In realtà, l’esistenza
l’hanno offerta per la causa del
Vangelo e la loro vicinanza ai fratelli
e alle sorelle è una testimonianza
meravigliosa che ci lasciano e che ci
invita a portare avanti il loro
cammino. Possiamo ricordare San
Daniele Comboni, che con i suoi
fratelli missionari ha compiuto in
questa terra una grande opera di
evangelizzazione: egli diceva che il
missionario dev’essere disposto a
tutto per Cristo e per il Vangelo, e che
c’è bisogno di anime ardite e
generose che sappiano patire e
morire per l’Africa.

Allora io vorrei ringraziarvi per
quello che fate in mezzo a tante
prove e fatiche. Grazie, a nome della
Chiesa intera, per la vostra
dedizione, il vostro coraggio, i vostri



sacrifici, la vostra pazienza. Grazie!
Vi auguro, cari fratelli e sorelle, di
essere sempre Pastori e testimoni
generosi, armati solo di preghiera e
di carità; pastori testimoni, che
docilmente si lasciano sorprendere
dalla grazia di Dio e diventano
strumenti di salvezza per gli altri;
pastori e profeti di vicinanza che
accompagnano il popolo, intercessori
con le braccia alzate. La Vergine
Santa vi custodisca. In questo
momento, pensiamo in silenzio a
questi nostri fratelli e sorelle che
hanno dato la vita in questo
ministero pastorale qui, e
ringraziamo il Signore perché è stato
vicino. Ringraziamo il Signore per la
loro vicinanza martiriale. Preghiamo
in silenzio.

Grazie per la vostra testimonianza. E
se avete un pochettino di tempo,
pregate per me. Grazie.



Incontro con gli sfollati interni

Cari fratelli e sorelle, buon
pomeriggio!

Vi ringrazio per le preghiere, per le
testimonianze e per il vostro canto!
Ho pensato a voi a lungo, portando
nel cuore il desiderio di incontrarvi,
di guardarvi negli occhi, di stringervi
le mani e di abbracciarvi: finalmente
sono qui, insieme ai fratelli con cui
condivido questo pellegrinaggio di
pace, per dirvi tutta la mia vicinanza,
tutto il mio affetto. Sono con voi,
soffro per voi e con voi.

Joseph, hai posto una domanda
decisiva: «Perché stiamo a soffrire
nel campo per sfollati?». Perché…
Perché tanti bambini e giovani come
te stanno lì, anziché a scuola a
studiare o in un bel posto all’aperto a
giocare? Tu stesso ci hai dato la
risposta, dicendo che è «a causa dei
conflitti in corso nel Paese». È
proprio a motivo delle devastazioni



prodotte dalla violenza umana, oltre
che per quelle causate dalle
inondazioni, che milioni di nostri
fratelli e sorelle come voi, tra cui
tantissime mamme con i bambini,
hanno dovuto lasciare le loro terre e
abbandonare i loro villaggi, le loro
case. Purtroppo in questo martoriato
Paese essere sfollato o rifugiato è
diventata un’esperienza consueta e
collettiva.

Rinnovo perciò con tutte le forze il
più accorato appello a far cessare
ogni conflitto, a riprendere
seriamente il processo di pace perché
abbiano fine le violenze e la gente
possa tornare a vivere in modo
degno. Solo con la pace, la stabilità e
la giustizia potranno esserci sviluppo
e reintegrazione sociale. Ma non si
può più attendere! Un numero
enorme di bambini nati in questi
anni ha conosciuto soltanto la realtà
dei campi per sfollati, dimenticando
l’aria di casa, perdendo il legame con



la propria terra di origine, con le
radici, con le tradizioni.

Il futuro non può essere nei campi
per sfollati. C’è bisogno, proprio
come chiedevi tu, Johnson, che tutti i
ragazzi come te abbiano la possibilità
di andare a scuola e pure lo spazio
per giocare a calcio! C’è bisogno di
crescere come società aperta,
mischiandosi, formando un unico
popolo attraverso le sfide
dell’integrazione, anche imparando
le lingue parlate in tutto il Paese e
non solo nella propria etnia. C’è
bisogno di abbracciare il rischio
stupendo di conoscere e accogliere
chi è diverso, per ritrovare la
bellezza di una fraternità riconciliata
e sperimentare l’avventura
impagabile di costruire liberamente
il proprio avvenire insieme a quello
dell’intera comunità. E c’è assoluto
bisogno di evitare la
marginalizzazione dei gruppi e la
ghettizzazione degli esseri umani.



Ma per tutti questi bisogni c’è
bisogno di pace. E c’è bisogno
dell’aiuto di tanti, dell’aiuto di tutti.

Perciò vorrei ringraziare la Vice
Rappresentante speciale Sara
Beysolow Nyanti per averci detto che
oggi è l’occasione per tutti di vedere
quello che da anni sta accadendo in
questo Paese. Qui infatti perdura la
più grande crisi di rifugiati del
Continente, con almeno quattro
milioni di figli di questa terra sfollati,
con l’insicurezza alimentare e la
malnutrizione che colpiscono i due
terzi della popolazione e con le
previsioni che parlano di una
tragedia umanitaria che può
peggiorare ulteriormente nel corso
dell’anno. Ma vorrei ringraziarla
soprattutto perché lei e molti altri
non sono rimasti fermi a studiare la
situazione, ma si sono dati da fare.
Lei, Signora, ha percorso il Paese, ha
guardato negli occhi le madri
assistendo al dolore che provano per



la situazione dei figli; mi ha colpito
quando ha affermato che, nonostante
tutto quello che soffrono, non si sono
mai spenti sui loro volti il sorriso e la
speranza.

E condivido quanto ha detto su di
loro: le madri, le donne sono la
chiave per trasformare il Paese: se
riceveranno le giuste opportunità,
attraverso la loro laboriosità e la loro
attitudine a custodire la vita,
avranno la capacità di cambiare il
volto del Sud Sudan, di dargli uno
sviluppo sereno e coeso! Ma, vi
prego, prego tutti gli abitanti di
queste terre: la donna sia protetta,
rispettata, valorizzata e onorata. Per
favore: proteggere, rispettare,
valorizzare e onorare ogni donna,
bambina, ragazza, giovane, adulta,
madre, nonna. Senza questo non ci
sarà futuro.

E ora, fratelli e sorelle, guardo
ancora a voi, ai vostri occhi stanchi



ma luminosi che non hanno smarrito
la speranza, alle vostre labbra che
non hanno perso la forza di pregare
e di cantare; guardo a voi che avete
le mani vuote ma il cuore pieno di
fede, a voi che portate dentro un
passato segnato dal dolore ma non
smettete di sognare un avvenire
migliore. Noi oggi, incontrandovi,
vorremmo dare ali alla vostra
speranza. Ci crediamo, crediamo che
ora, anche nei campi per sfollati,
dove la situazione del Paese vi
costringe purtroppo a stare, può
nascere, come dalla terra spoglia, un
seme nuovo che porterà frutto.

Vorrei dirvi: siete voi il seme di un
nuovo Sud Sudan, il seme per una
crescita fertile e rigogliosa del Paese.
Siete voi, di tutte le diverse etnie, voi
che avete patito e state soffrendo, ma
che non volete rispondere al male
con altro male. Voi, che fin d’ora
scegliete la fraternità e il perdono,
state coltivando un domani migliore.



Un domani che nasce oggi, lì dove
siete, dalla capacità di collaborare, di
tessere trame di comunione e
percorsi di riconciliazione con chi,
diverso da voi per etnia e
provenienza, vi vive accanto. Fratelli
e sorelle, siate semi di speranza, nei
quali già s’intravede l’albero che un
giorno, speriamo vicino, porterà
frutto. Sì, sarete voi gli alberi che
assorbiranno l’inquinamento di anni
di violenze e restituiranno l’ossigeno
della fraternità. È vero, ora siete
“piantati” dove non volete, ma
proprio in questa situazione di
disagio e precarietà potete tendere la
mano a chi vi è accanto e
sperimentare che siete radicati nella
stessa umanità: da qui bisogna
ripartire per riscoprirsi fratelli e
sorelle, figli in terra del Dio del cielo,
Padre di tutti.

Carissimi, a ricordarci che una
pianta nasce da un seme sono le
radici. È bello che qui la gente tenga



molto alle radici. Ho letto che in
queste terre «le radici non vanno mai
dimenticate», perché «gli antenati ci
ricordano chi siamo e quale
dev’essere la nostra strada... Senza di
loro siamo perduti, impauriti e senza
bussola. Non c’è futuro, senza
passato» (C. Carlassare, La capanna
di Padre Carlo. Comboniano tra i
Nuer, 2020, 65). In Sud Sudan i
giovani crescono facendo tesoro dei
racconti degli anziani e, se la
narrativa di questi anni è stata
caratterizzata dalla violenza, è
possibile, anzi, è necessario
inaugurarne, a partire da voi, una
nuova: una nuova narrativa
dell’incontro, dove quanto si è patito
non sia dimenticato, ma venga
abitato dalla luce della fraternità;
una narrativa che metta al centro
non solo la tragicità della cronaca,
ma il desiderio ardente della pace.
Siate voi, giovani di etnie diverse, le
prime pagine di questa narrativa! Se
i conflitti, le violenze e gli odi hanno



strappato via dai buoni ricordi le
prime pagine di vita di questa
Repubblica, siate voi a riscriverne la
storia di pace! Io vi ringrazio per la
vostra forza d’animo e per tutti i
vostri gesti di bene, che sono tanto
graditi a Dio e rendono prezioso ogni
giorno che vivete.

Vorrei rivolgere una parola grata
anche a quanti vi aiutano, spesso in
condizioni non solo difficili, ma
emergenziali. Grazie alle comunità
ecclesiali per le loro opere, che
meritano di essere sostenute; grazie
ai missionari, alle organizzazioni
umanitarie e internazionali, in
particolare alle Nazioni Unite per il
grande lavoro che svolgono. Certo,
un Paese non può sopravvivere di
sostegni esterni, per lo più avendo un
territorio tanto ricco di risorse! Ma
ora sono estremamente necessari.
Vorrei anche onorare i tanti
operatori umanitari che hanno perso
la vita, ed esortare al rispetto per chi



aiuta e per le strutture di sostegno
alla popolazione, che non possono
diventare obiettivi di assalti e
vandalismi. Accanto ai soccorsi
urgenti, credo sia molto importante,
in prospettiva futura, accompagnare
la popolazione sulla via dello
sviluppo, ad esempio aiutandola ad
apprendere tecniche aggiornate per
l’agricoltura e l’allevamento, così da
facilitare una crescita più autonoma.
A tutti chiedo con il cuore in mano:
soccorriamo il Sud Sudan, non
lasciamo sola la sua popolazione, che
tanto ha sofferto e soffre!

In conclusione, desidero rivolgere un
pensiero ai tanti rifugiati sud
sudanesi che stanno fuori dal Paese e
a quanti non possono rientrare
perché il loro territorio è stato
occupato. Sono loro vicino e auspico
che possano tornare a essere
protagonisti del futuro della loro
terra, contribuendo al suo sviluppo
in modo costruttivo e pacifico.



Nyakuor Rebecca, mi hai chiesto una
benedizione speciale per i bambini
del Sud Sudan, proprio perché
possiate crescere tutti insieme nella
pace. Noi tre come fratelli daremo la
benedizione: con mio fratello Justin e
mio fratello Iain, insieme vi daremo
la benedizione. Con essa, vi
raggiunga la benedizione di tanti
fratelli e sorelle cristiani nel mondo,
che vi abbracciano e vi incoraggiano,
sapendo che in voi, nella vostra fede,
nella vostra forza interiore, nei vostri
sogni di pace risplende tutta la
bellezza dell’essere umano.

Preghiera Ecumenica

Signor Presidente della Repubblica,

Distinte Autorità religiose e civili,

Cari fratelli e sorelle!



Da questa terra amata e martoriata si
sono appena levate al Cielo tante
preghiere: voci diverse si sono unite,
formando una sola voce. Insieme,
come Popolo santo di Dio, abbiamo
pregato per questo popolo ferito. In
quanto cristiani, pregare è la prima e
più importante cosa che siamo
chiamati a fare per poter bene
operare e avere la forza di
camminare. Pregare, operare e 
camminare: riflettiamo su questi tre
verbi.

Pregare, anzitutto. Il grande impegno
delle comunità cristiane nella
promozione umana, nella solidarietà
e nella pace sarebbe vano senza la
preghiera. Infatti, non possiamo
promuovere la pace senza aver
prima invocato Gesù, «Principe della
pace» (Is 9,5). Ciò che facciamo per
gli altri e condividiamo con gli altri è
anzitutto dono gratuito che
riceviamo a mani vuote da Lui: è
grazia, pura grazia. Siamo cristiani



perché gratuitamente amati da
Cristo.

Stamani mi sono ispirato alla figura
di Mosè e ora, proprio in relazione
alla preghiera, vorrei rievocare un
episodio decisivo per lui e per il suo
popolo, avvenuto quando aveva
appena iniziato ad accompagnarlo
nel cammino verso la libertà. Giunti
presso le rive del mar Rosso, si
presenta ai suoi occhi e a quelli di
tutti gli Israeliti una scena
drammatica: davanti si staglia la
barriera invalicabile delle acque;
dietro sta sopraggiungendo l’esercito
nemico, con carri e cavalli. Ciò non
richiama forse i primi passi di questo
Paese, assalito sia da acque di morte,
come quelle delle disastrose
inondazioni che l’hanno colpito, sia
da una violenza bellica efferata?
Ebbene, in quella situazione
disperata Mosè dice al popolo: «Non
abbiate paura! Siate forti e vedrete la
salvezza del Signore» (Es 14,13). Ora



mi chiedo: da dove veniva a Mosè
una simile certezza, mentre il suo
popolo continuava a lamentarsi
impaurito? Questa forza gli veniva
dall’ascolto del Signore (cfr vv. 2-4),
che gli aveva promesso di
manifestare la sua gloria. L’unione
con Lui, la fiducia in Lui coltivata
nella preghiera, era il segreto con il
quale Mosè ha potuto accompagnare
il popolo dall’oppressione alla
libertà.

È così anche per noi: pregare dà la
forza di andare avanti, di superare i
timori, di intravedere, anche nelle
oscurità, la salvezza che Dio prepara.
Di più, la preghiera attira la salvezza
di Dio sul popolo. La preghiera di
intercessione, che caratterizzò la vita
di Mosè (cfr Es 32,11-14), è quella a
cui siamo tenuti soprattutto noi,
Pastori del Popolo santo di Dio.
Affinché il Signore della pace
intervenga laddove gli uomini non
riescono a costruirla, occorre la



preghiera: una tenace, costante
preghiera di intercessione. Fratelli,
sorelle, sosteniamoci in questo: nelle
nostre diverse Confessioni
sentiamoci uniti tra noi, come
un’unica famiglia; e sentiamoci
incaricati di pregare per tutti. Nelle
nostre parrocchie, chiese, assemblee
di culto e di lode preghiamo assidui e
concordi (cfr At 1,14) perché il Sud
Sudan, come il popolo di Dio nella
Scrittura, “raggiunga la terra
promessa”: disponga serenamente ed
equamente della terra fertile e ricca
che possiede e sia colmato di quella
pace promessa ma purtroppo ancora
non giunta.

Proprio per la causa della pace siamo
chiamati, in secondo luogo, a 
operare. Perché Gesù ci vuole
«operatori di pace» (Mt 5,9), vuole
che la sua Chiesa non sia solo segno e
strumento dell’intima unione con
Dio, ma anche dell’unità di tutto il
genere umano (cfr Lumen gentium,

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html


1). Cristo, infatti, come ricorda
l’Apostolo Paolo, «è la nostra pace»
precisamente nel senso del
ristabilimento dell’unità: Egli è colui
che “fa di due una cosa sola,
abbattendo i muri di separazione,
l’inimicizia” (cfr Ef 2,14). Ecco la pace
di Dio: non solo una tregua tra i
conflitti, ma una comunione
fraterna, che viene dal congiungere,
non dall’assorbire; dal perdonare,
non dal sovrastare; dal riconciliarsi,
non dall’imporsi. Talmente grande è
il desiderio di pace del Cielo, che fu
annunciato già al momento della
nascita di Cristo: «sulla terra, pace
agli uomini, che egli ama» (Lc 2,14). E
tanta fu l’angoscia di Gesù per il
rifiuto di questo dono che veniva a
portare, che Egli pianse su
Gerusalemme, dicendo: «Se avessi
compreso anche tu, in questo giorno,
quello che porta alla pace!» (Lc
19,42).



Noi, cari fratelli e sorelle, operiamo
senza stancarci per questa pace, che
lo Spirito di Gesù e del Padre ci invita
a costruire: una pace che integra le
diversità, che promuove l’unità nella
pluralità. Questa è la pace dello
Spirito Santo, il quale armonizza le
differenze, mentre lo spirito nemico
di Dio e dell’uomo fa leva sulle
diversità per dividere. Al riguardo, la
Scrittura dice: «In questo si
distinguono i figli di Dio dai figli del
diavolo: chi non pratica la giustizia
non è da Dio, e neppure lo è chi non
ama il suo fratello» (1 Gv 3,10).
Carissimi, chi si dice cristiano deve
scegliere da che parte stare. Chi
segue Cristo sceglie la pace, sempre;
chi scatena guerra e violenza tradisce
il Signore e rinnega il suo Vangelo. Lo
stile che Gesù ci insegna è chiaro:
amare tutti, in quanto tutti sono
amati come figli dal Padre comune
che è nei cieli. L’amore del cristiano
non è solo per i vicini, ma per
ognuno, perché ciascuno in Gesù è



nostro prossimo, fratello e sorella,
persino il nemico (cfr Mt 5,38-48); a
maggior ragione quanti
appartengono al nostro stesso
popolo, anche se di etnia diversa.
«Che vi amiate gli uni gli altri come
io ho amato voi» (Gv 15,12): questo è
il comandamento di Gesù, che
contraddice ogni visione tribale della
religione. Che «tutti siano una sola
cosa» (Gv 17,21): questa è l’accorata
preghiera di Gesù al Padre per tutti
noi credenti.

Adoperiamoci, fratelli e sorelle, per
questa unità fraterna tra noi cristiani
e aiutiamoci a far passare il
messaggio della pace nella società, a
diffondere lo stile di non violenza di
Gesù, perché in chi si professa
credente non vi sia più spazio per
una cultura basata sullo spirito di
vendetta; perché il Vangelo non sia
solo un bel discorso religioso, ma una
profezia che diventa realtà nella
storia. Operiamo per questo:



lavoriamo per la pace tessendo e
ricucendo, mai tagliando o
strappando. Seguiamo Gesù e, dietro
a Lui, muoviamo passi comuni sulla
via della pace (cfr Lc 1,79).

Ecco allora il terzo verbo: dopo
pregare e operare, camminare. Qui,
lungo i decenni, le comunità cristiane
si sono fortemente impegnate nel
promuovere percorsi di
riconciliazione. Io vorrei ringraziarvi
per questa luminosa testimonianza
di fede, nata dal riconoscere non solo
a parole, ma nei fatti, che prima delle
divisioni storiche c’è una realtà
immutabile: siamo cristiani, siamo di
Cristo. È bello che, in mezzo a tanta
conflittualità, l’appartenenza
cristiana non abbia mai disgregato la
popolazione, ma è stata, ed è tuttora,
fattore di unità. L’eredità ecumenica
del Sud Sudan è un tesoro prezioso,
una lode al nome di Gesù, un atto di
amore alla Chiesa sua sposa, un
esempio universale per il cammino



di unità dei cristiani. È un’eredità
che va custodita nel medesimo
spirito: le divisioni ecclesiali dei
secoli passati non si ripercuotano su
chi viene evangelizzato, ma la
semina del Vangelo contribuisca a
diffondere una maggiore unità. Il
tribalismo e la faziosità che
alimentano le violenze nel Paese non
intacchino i rapporti
interconfessionali; al contrario, la
testimonianza di unità dei credenti si
riversi sul popolo.

In questo senso, per finire, vorrei
suggerire due parole-chiave per il
prosieguo del nostro cammino: 
memoria e impegno. Memoria: i passi
che fate ricalcano le orme dei
predecessori. Non abbiate timore di
non esserne all’altezza, sentitevi
invece sospinti da chi vi ha preparato
la strada: come in una staffetta,
raccoglietene il testimone per
affrettare il raggiungimento del
traguardo di una comunione piena e



visibile. E poi impegno: si cammina
verso l’unità quando l’amore è
concreto, quando insieme si soccorre
chi sta ai margini, chi è ferito e
scartato. Voi già lo fate in tanti
campi, penso in particolare a quelli
della sanità, dell’istruzione, della
carità: quanti aiuti urgenti e
indispensabili portate alla
popolazione! Grazie per questo.
Continuate così: mai concorrenti, ma
familiari; fratelli e sorelle che,
attraverso la compassione per i
sofferenti, i prediletti di Gesù, danno
gloria a Dio e testimoniano la
comunione che Egli ama.

Carissimi, i miei fratelli e io siamo
giunti pellegrini in mezzo a voi,
Popolo santo di Dio in cammino.
Anche se distanti fisicamente, vi
saremo sempre vicini. Ripartiamo
ogni giorno dal pregare gli uni per gli
altri e con gli altri, dall’operare
insieme come testimoni e mediatori
della pace di Gesù, dal camminare



sulla stessa strada, muovendo passi
concreti di carità e di unità. In tutto,
amiamoci intensamente e di vero
cuore (cfr 1 Pt 1,22).

Domenica 5 febbraio

Santa Messa

Le parole che l’Apostolo Paolo ha
rivolto alla comunità di Corinto nella
seconda Lettura, vorrei oggi farle
mie e ripeterle davanti a voi:
«Quando venni tra voi, non mi
presentai ad annunciarvi il mistero
di Dio con l’eccellenza della parola o
della sapienza. Io ritenni infatti di
non sapere altro in mezzo a voi se
non Gesù Cristo, e Cristo
crocifisso» (1 Cor 2,1-2). Sì, la
trepidazione di Paolo è anche la mia,
nel trovarmi qui con voi nel nome di
Gesù Cristo, il Dio dell’amore, il Dio
che ha realizzato la pace attraverso



la sua croce; Gesù, Dio crocifisso per
tutti noi; Gesù, crocifisso in chi
soffre; Gesù, crocifisso nella vita di
tanti di voi, in molte persone di
questo Paese; Gesù il Risorto,
vincitore sul male e sulla morte.
Vengo a voi a proclamarvi Lui, a
confermarvi in Lui, perché
l’annuncio di Cristo è annuncio di
speranza: Egli, infatti, conosce le
angosce e le attese che portate nel
cuore, le gioie e le fatiche che
segnano la vostra vita, le tenebre che
vi opprimono e la fede che, come un
canto nella notte, levate al Cielo.
Gesù vi conosce e vi ama; se
rimaniamo in Lui, non dobbiamo
temere, perché anche per noi ogni
croce si trasformerà in risurrezione,
ogni tristezza in speranza, ogni
lamento in danza.

Vorrei dunque soffermarmi sulle
parole di vita che il nostro Signore
Gesù ci ha rivolto oggi nel Vangelo:
«Voi siete il sale della terra […]. Voi



siete la luce del mondo» (Mt 5,13.14).
Che cosa dicono queste immagini a
noi, discepoli di Cristo?

Anzitutto, siamo sale della terra. Il
sale serve a dare sapore al cibo. È
l’ingrediente invisibile che dà gusto a
tutto. Proprio per questo, fin dai
tempi antichi, è stato visto come
simbolo della sapienza, cioè di quella
virtù che non si vede, ma che dà
gusto al vivere e senza la quale
l’esistenza diventa insipida, senza
sapore. Ma di quale sapienza ci parla
Gesù? Egli utilizza questa immagine
del sale subito dopo aver proclamato
ai suoi discepoli le Beatitudini:
capiamo allora che sono esse il sale
della vita del cristiano. Le
Beatitudini, infatti, portano in terra
la sapienza del Cielo: rivoluzionano i
criteri del mondo e del modo comune
di pensare. E che cosa dicono? In
poche parole, affermano che per
essere beati, cioè pienamente felici,
non dobbiamo cercare di essere forti,



ricchi e potenti, bensì umili, miti,
misericordiosi; non fare del male a
nessuno, ma essere operatori di pace
per tutti. Questa – dice Gesù – è la
sapienza del discepolo, è ciò che dà
sapore alla terra che abitiamo.
Ricordiamoci: se mettiamo in pratica
le Beatitudini, se incarniamo la
sapienza di Cristo, non diamo un
buon sapore solo alla nostra vita, ma
anche alla società, al Paese dove
viviamo.

Ma il sale, oltre a dare sapore, ha
un’altra funzione, essenziale ai tempi
di Cristo: conservare i cibi perché
non si corrompano, diventando
avariati. La Bibbia, però, diceva che
c’era un “cibo”, un bene essenziale
che andava conservato prima di ogni
altro: l’alleanza con Dio. Perciò a
quei tempi, ogni volta che si faceva
un’offerta al Signore, si metteva un
po’ di sale. Ascoltiamo infatti che
cosa dice la Scrittura in proposito:
«Nella tua oblazione non lascerai



mancare il sale dell’alleanza del tuo
Dio; sopra ogni tua offerta porrai del
sale» (Lv 2,13). Così il sale ricordava
il bisogno primario di custodire il
legame con Dio, perché Lui è fedele a
noi, la sua alleanza con noi è
incorruttibile, inviolabile e duratura
(cfr Nm 18,19; 2 Cr 13,5). Perciò il
discepolo di Gesù, in quanto sale
della terra, è testimone dell’alleanza
che Lui ha realizzato e che
celebriamo in ogni Messa:
un’alleanza nuova, eterna,
infrangibile (cfr 1 Cor 11,25; Eb 9), un
amore per noi che non può essere
incrinato neanche dalle nostre
infedeltà.

Fratelli, sorelle, siamo testimoni di
questa meraviglia. Anticamente,
quando delle persone o dei popoli
stabilivano tra loro un’amicizia,
spesso la stipulavano scambiandosi
un po’ di sale; noi che siamo sale
della terra, siamo chiamati a
testimoniare l’alleanza con Dio nella



gioia, con gratitudine, mostrando di
essere persone capaci di creare
legami di amicizia, di vivere la
fraternità, di costruire buone
relazioni umane, per impedire che
prevalgano la corruzione del male, il
morbo delle divisioni, la sporcizia
degli affari iniqui, la piaga
dell’ingiustizia.

Oggi vorrei ringraziarvi perché siete
sale della terra in questo Paese.
Eppure, dinanzi a tante ferite, alle
violenze che alimentano il veleno
dell’odio, all’iniquità che provoca
miseria e povertà, potrebbe
sembrarvi di essere piccoli e
impotenti. Ma, quando vi assale la
tentazione di sentirvi inadeguati,
provate a guardare al sale e ai suoi
granelli minuscoli: è un piccolo
ingrediente e, una volta messo sopra
un piatto, scompare, si scioglie, però
è proprio così che dà sapore a tutto il
contenuto. Così, noi cristiani, pur
essendo fragili e piccoli, anche



quando le nostre forze ci paiono
poca cosa di fronte alla grandezza
dei problemi e alla furia cieca della
violenza, possiamo offrire un
contributo decisivo per cambiare la
storia. Gesù desidera che lo facciamo
come il sale: ne basta un pizzico che
si scioglie per dare un sapore diverso
all’insieme. Allora non possiamo
tirarci indietro, perché senza quel
poco, senza il nostro poco, tutto
perde gusto. Iniziamo proprio dal
poco, dall’essenziale, da ciò che non
compare sui libri di storia ma cambia
la storia: nel nome di Gesù, delle sue
Beatitudini, deponiamo le armi
dell’odio e della vendetta per
imbracciare la preghiera e la carità;
superiamo quelle antipatie e
avversioni che, nel tempo, sono
diventate croniche e rischiano di
contrapporre le tribù e le etnie;
impariamo a mettere sulle ferite il
sale del perdono, che brucia ma
guarisce. E, anche se il cuore
sanguina per i torti ricevuti,



rinunciamo una volta per tutte a
rispondere al male con il male, e
staremo bene dentro; accogliamoci e
amiamoci con sincerità e generosità,
come fa Dio con noi. Custodiamo il
bene che siamo, non lasciamoci
corrompere dal male!

Passiamo alla seconda immagine
usata da Gesù, la luce: Voi siete la
luce del mondo. Una famosa profezia
diceva di Israele: «Io ti renderò luce
delle nazioni, perché porti la mia
salvezza fino all’estremità della
terra» (Is 49,6). Ora la profezia si è
compiuta, perché Dio Padre ha
inviato il suo Figlio, ed è Lui la luce
del mondo (cfr Gv 8,12), la luce vera
che illumina ogni uomo e ogni
popolo, la luce che splende nelle
tenebre e dissipa le nubi di qualsiasi
oscurità (cfr Gv 1,5.9). Ma lo stesso
Gesù, luce del mondo, dice ai suoi
discepoli che anche loro sono luce del
mondo. Ciò vuol dire che noi,
accogliendo la luce di Cristo, la luce



che è Cristo, diventiamo luminosi,
irradiamo la luce di Dio!

Gesù aggiunge: «Non può restare
nascosta una città che sta sopra un
monte, né si accende una lampada
per metterla sotto il moggio, ma sul
candelabro, e così fa luce a tutti
quelli che sono nella casa» (Mt 5,15).
Si tratta anche in questo caso di
immagini familiari a quei tempi:
diversi villaggi in Galilea erano sulle
colline, ben visibili da lontano; e le
lampade, nelle case, erano poste in
alto perché facessero luce in tutti gli
angoli della stanza; poi, quando
dovevano essere spente, si coprivano
con un oggetto di terracotta chiamato
“moggio”, che faceva mancare
l’ossigeno alla fiamma fino a
estinguerla.

Fratelli e sorelle, l’invito di Gesù ad
essere luce del mondo è chiaro: noi,
che siamo suoi discepoli, siamo
chiamati a splendere come una città



posta in alto, come un lucerniere la
cui fiamma non deve essere mai
spenta. In altre parole, prima di
preoccuparci delle tenebre che ci
circondano, prima di sperare che
qualcosa attorno si rischiari, siamo
tenuti a brillare, a illuminare con la
nostra vita e con le nostre opere le
città, i villaggi e i luoghi che
abitiamo, le persone che
frequentiamo, le attività che
portiamo avanti. Il Signore ce ne dà
la forza, la forza di essere luce in Lui,
per tutti; perché tutti devono poter
vedere le nostre opere buone e,
vedendole – ci ricorda Gesù –, si
apriranno con stupore a Dio e gli
daranno gloria (cfr v. 16): se viviamo
come figli e fratelli sulla terra la
gente scoprirà di avere un Padre nei
cieli. A noi è dunque chiesto di
ardere d’amore: non accada che la
nostra luce si spenga, che dalla
nostra vita scompaia l’ossigeno della
carità, che le opere del male tolgano
aria pura alla nostra testimonianza.



Questa terra, bellissima e martoriata,
ha bisogno della luce che ciascuno di
voi ha, o meglio, della luce che
ognuno di voi è!

Carissimi, vi auguro di essere sale
che si sparge e si scioglie con
generosità per insaporire il Sud
Sudan con il gusto fraterno del
Vangelo; di essere comunità cristiane
luminose che, come città poste in
alto, gettino una luce di bene su tutti
e mostrino che è bello e possibile
vivere la gratuità, avere speranza,
costruire tutti insieme un futuro
riconciliato. Fratelli e sorelle, sono
con voi e vi auguro di sperimentare
la gioia del Vangelo, il sapore e la
luce che il Signore, «il Dio della
pace» (Fil 4,9), il «Dio di ogni
consolazione» (2 Cor 1,3), vuole
effondere su ciascuno di voi.

_________________________________

SALUTO FINALE



Grazie, caro Fratello Stephen, per
queste parole. Saluto il Signor
Presidente della Repubblica insieme
a tutte le Autorità civili e religiose
presenti. Sono ormai giunto alla
conclusione di questo pellegrinaggio
in mezzo a voi e desidero esprimere
riconoscenza per l’accoglienza
ricevuta e per tutto il lavoro svolto
per preparare questa visita, che era
una visita fraterna in tre.

Sono grato a tutti voi, fratelli e sorelle
che siete accorsi qui numerosi da
diverse parti, molti facendo tante ore
se non giorni di strada! Oltre che per
l’affetto che mi avete manifestato, vi
ringrazio per la vostra fede, per la
vostra pazienza, per tutto il bene che
fate e per le fatiche che offrite a Dio
senza scoraggiarvi, sapendo andare
avanti. In Sud Sudan c’è una Chiesa
coraggiosa, imparentata con quella
del Sudan, come ci ricordava
l’Arcivescovo, il quale ha menzionato
la figura di santa Giuseppina

https://www.vatican.va/news_services/liturgy/saints/ns_lit_doc_20001001_giuseppina-bakhita_it.html


Bakhita: una grande donna, che con
la grazia di Dio ha trasformato in
speranza la sofferenza patita. «La
speranza, che era nata per lei e
l’aveva “redenta”, non poteva tenerla
per sé; questa speranza doveva
raggiungere molti, raggiungere tutti»,
ha scritto Benedetto XVI (Lett. enc. 
Spe salvi, 3). Speranza è la parola che
vorrei lasciare a ciascuno di voi,
come un dono da condividere, come
un seme che porti frutto. Come ci
ricorda la figura di santa Giuseppina,
la speranza, qui specialmente, è nel
segno della donna e vorrei
ringraziare e benedire in modo
speciale tutte le donne del Paese.

Alla speranza vorrei associare
un’altra parola, la parola di questi
giorni: pace. Con i miei Fratelli Justin
e Iain, che ringrazio di cuore, siamo
venuti qui e continueremo ad
accompagnare i vostri passi, tutti e
tre insieme, facendo tutto quello che
possiamo perché siano passi di pace,

https://www.vatican.va/news_services/liturgy/saints/ns_lit_doc_20001001_giuseppina-bakhita_it.html


passi verso la pace. Vorrei affidare
questo cammino di tutto il popolo
con noi tre, questo cammino della
riconciliazione e della pace a un’altra
donna. È la nostra tenerissima Madre
Maria, la Regina della pace. Ci ha
accompagnato con la sua presenza
premurosa e silenziosa. A lei, che ora
preghiamo, affidiamo la causa della
pace in Sud Sudan e nell’intero
Continente africano. Alla Madonna
affidiamo anche la pace nel mondo,
in particolare i numerosi Paesi che si
trovano in guerra, come la
martoriata Ucraina.

Carissimi fratelli e sorelle, torniamo,
ognuno di noi tre, alla propria sede,
portandovi ancora di più nel cuore.
Lo ripeto: siete nel nostro cuore, siete
nei nostri cuori, siete nei cuori dei
cristiani di tutto il mondo! Non
perdete mai la speranza. E non si
perda l’occasione di costruire la
pace. La speranza e la pace dimorino



in voi, la speranza e la pace dimorino
in Sud Sudan!

Copyright © Dicastero per la
Comunicazione - Libreria Editrice
Vaticana

https://www.vatican.va/content/
francesco/it/travels/2023/
outside/documents/congo-
sudsudan-2023.html

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/viaggio-
apostolico-di-papa-francesco-congo-sud-

sudan/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-congo-sud-sudan/
https://opusdei.org/it-it/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-congo-sud-sudan/
https://opusdei.org/it-it/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-congo-sud-sudan/
https://opusdei.org/it-it/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-congo-sud-sudan/

	Viaggio apostolico di papa Francesco in Congo e in Sud Sudan

