
opusdei.org

Viaggio apostolico di
papa Francesco ad
Ajaccio

Domenica 15 dicembre 2024
papa Francesco si è recato ad
Ajaccio in occasione della
conclusione del congresso “La
Religiosité Populaire en
Méditerranée”. In questo
articolo puoi trovare tutte le
omelie e i discorsi pronunciati
durante il suo viaggio.

15/12/2024



Sessione conclusiva del Congresso
“La Religiosité Populaire en
Méditerranée”

Preghiera dell’Angelus con i Vescovi,
i Sacerdoti, i Diaconi, i Consacrati e le
Consacrate e i Seminaristi

Santa Messa

Sessione conclusiva del Congresso
“La Religiosité Populaire en
Méditerranée”

Signor Cardinale,

cari confratelli nell’episcopato,

cari sacerdoti, religiose e religiosi,

care sorelle e cari fratelli!

Sono lieto di incontrarvi qui ad
Ajaccio alla conclusione del
Congresso sulla pietà popolare nel



Mediterraneo, che ha visto la
partecipazione di numerosi studiosi
e Vescovi provenienti dalla Francia e
da altri Paesi.

Le terre bagnate dal mar
Mediterraneo sono entrate nella
storia e sono state la culla di molte
civiltà che hanno raggiunto un
notevole sviluppo. Ricordiamo, in
particolare, quella greco-romana e
quella giudeo-cristiana, che attestano
la rilevanza culturale, religiosa,
storica di questo grande “lago” in
mezzo a tre continenti, di questo
mare unico al mondo che è il
Mediterraneo.

Non possiamo dimenticare che nella
letteratura classica, quella greca e
quella latina, spesso il Mediterraneo
è stato lo scenario ideale per la
nascita di miti, racconti e leggende.
Come pure il fatto che il pensiero
filosofico e le arti, insieme con le
tecniche di navigazione, permisero



alle civiltà del Mare nostrum di
sviluppare una cultura elevata, di
aprire vie di comunicazione, di
costruire infrastrutture e acquedotti
e, ancor più, sistemi giuridici e
istituzioni di notevole complessità, i
cui principi di base sono ancora oggi
validi e attuali.

Tra il Mediterraneo e il vicino
Oriente, ha avuto origine una
esperienza religiosa del tutto
particolare, legata al Dio di Israele,
che si rivela all’umanità e inizia un
incessante dialogo con il suo popolo,
culminando nella presenza singolare
di Gesù, il Figlio di Dio. È Lui che ha
fatto conoscere in modo definitivo il
volto del Padre, Padre suo e nostro, e
che ha portato a compimento
l’Alleanza tra Dio e l’umanità.

Sono passati più di duemila anni
dall’Incarnazione del Figlio di Dio e
tante sono state le epoche e le culture
che si sono succedute. In alcuni



momenti della storia la fede cristiana
ha informato la vita dei popoli e le
sue stesse istituzioni politiche,
mentre oggi, specialmente nei Paesi
europei, la domanda su Dio sembra
affievolirsi e ci si scopre sempre più
indifferenti nei confronti della
presenza e della sua Parola. Tuttavia,
bisogna essere cauti nell’analisi di
questo scenario, per non lasciarsi
andare in considerazioni frettolose e
giudizi ideologici che, talvolta ancora
oggi, contrappongono cultura
cristiana e cultura laica. Questo è
uno sbaglio!

Al contrario, è importante
riconoscere una reciproca apertura
tra questi due orizzonti: i credenti si
aprono con sempre maggiore
serenità alla possibilità di vivere la
propria fede senza imporla, viverla
come lievito nella pasta del mondo e
degli ambienti in cui si trovano; e i
non credenti o quanti si sono
allontanati dalla pratica religiosa



non sono estranei alla ricerca della
verità, della giustizia e della
solidarietà, e spesso, pur non
appartenendo ad alcuna religione,
portano nel cuore una sete più
grande, una domanda di senso che li
conduce a interrogare il mistero
della vita e a cercare valori
fondamentali per il bene comune.

È proprio in questa cornice che
possiamo cogliere la bellezza e
l’importanza della pietà popolare (cfr
S. Paolo VI, Esort. ap. Evangelii
nuntiandi, 48). È stato San Paolo VI a
“cambiare il nome”, nell’Evangelii
nuntiandi cambia da “religiosità” a
“pietà” popolare. Da una parte, essa
ci rimanda all’Incarnazione come
fondamento della fede cristiana, la
quale si esprime sempre nella
cultura, nella storia e nei linguaggi di
un popolo e si trasmette attraverso i
simboli, i costumi, i riti e le tradizioni
di una comunità vivente. Dall’altra
parte, la pratica della pietà popolare

https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html


attira e coinvolge anche persone che
sono sulla soglia della fede, che non
praticano assiduamente e che,
tuttavia, in essa ritrovano
l’esperienza delle proprie radici e dei
propri affetti, insieme a ideali e
valori che ritengono utili per la
propria vita e per la società.

La pietà popolare, esprimendo la
fede con gesti semplici e linguaggi
simbolici radicati nella cultura del
popolo, rivela la presenza di Dio
nella carne viva della storia,
irrobustisce la relazione con la
Chiesa e spesso diventa occasione di
incontro, di scambio culturale e di
festa – è curioso: una pietà che non
sia festosa non ha “un buon odore”,
non è una pietà che viene dal popolo,
è troppo “distillata” –. In questo
senso, le sue pratiche danno corpo
alla relazione con il Signore e ai
contenuti della fede. Mi piace
ricordare, a questo proposito, una
riflessione di Blaise Pascal, che in un



dialogo con un interlocutore fittizio,
per aiutarlo a capire come giungere
alla fede, dice che non basta
moltiplicare le prove dell’esistenza di
Dio o fare sforzi intellettuali;
piuttosto, bisogna guardare a coloro
che sono già progrediti nel cammino,
perché essi hanno iniziato a piccoli
passi, «prendendo l’acqua benedetta,
facendo dire delle messe» (Pensieri,
in Opere complete, Milano, 2020, n.
681). I piccoli passi che ti portano
avanti. La pietà popolare è una pietà
che viene coinvolta con la cultura,
ma non confusa con la cultura. E fa
dei piccoli passi.

Ecco allora una cosa da non
dimenticare: «Nella pietà popolare si
può cogliere la modalità in cui la fede
ricevuta si è incarnata in una cultura
e continua a trasmettersi», e quindi
in essa «è sottesa una forza
attivamente evangelizzatrice che non
possiamo sottovalutare: sarebbe
come disconoscere l’opera dello



Spirito Santo» (Esort. ap. Evangelii
gaudium, 123; 126), che lavora nel
santo Popolo di Dio, lo porta avanti
nei discernimenti quotidiani.
Pensiamo al diacono Filippo,
poveretto, che un giorno è stato
portato [dallo Spirito] su una strada e
ha sentito un pagano, un servo della
regina Candace di Etiopia, leggere il
profeta Isaia e non capiva nulla. Si è
avvicinato: “Tu capisci?” – “No”. E gli
ha annunciato il Vangelo. E
quell’uomo, che aveva ricevuto la
fede in quel momento, arrivando
dove c’era acqua dice: “Mi dica
Filippo, lei mi può battezzare, adesso,
qui, che c’è l’acqua?”. E Filippo non
ha detto: “No, deve fare il corso, deve
portare i padrini, tutti e due sposati
nella Chiesa; deve fare questo…”. No,
lo ha battezzato. Il Battesimo è
proprio il dono della fede che Gesù ci
dà.

Dobbiamo stare attenti perché la
pietà popolare non venga usata,

https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_forza_evangelizzatrice_della_piet%C3%A0_popolare
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_forza_evangelizzatrice_della_piet%C3%A0_popolare


strumentalizzata da aggregazioni che
intendono rafforzare la propria
identità in modo polemico,
alimentando i particolarismi, le
contrapposizioni, gli atteggiamenti
escludenti. Tutto questo non
risponde allo spirito cristiano della
pietà popolare e chiama in causa
tutti, in modo speciale i Pastori, a
vigilare, discernere e promuovere
una continua attenzione sulle forme
popolari della vita religiosa.

Quando la pietà popolare riesce a
comunicare la fede cristiana e i
valori culturali di un popolo, unendo
i cuori e amalgamando una
comunità, allora ne nasce un frutto
importante che ricade sull’intera
società, e anche sulle relazioni tra le
istituzioni politiche, sociali e civili e
la Chiesa. La fede non rimane un
fatto privato – dobbiamo stare attenti
a questo sviluppo, direi, eretico della
privatizzazione della fede; i cuori si
amalgamano e vanno avanti... –, un



fatto che si esaurisce nel sacrario
della coscienza, ma – se intende
essere pienamente fedele a sé stessa
– comporta un impegno e una
testimonianza verso tutti, per la
crescita umana, il progresso sociale e
la cura del creato, nel segno della
carità. Proprio per questo, dalla
professione della fede cristiana e
dalla vita comunitaria animata dal
Vangelo e dai Sacramenti, lungo i
secoli sono nate innumerevoli opere
di solidarietà e istituzioni come
ospedali, scuole, centri di assistenza –
in Francia sono molte! –, in cui i
credenti si sono impegnati a favore
dei bisognosi e hanno contribuito
alla crescita del bene comune. La
pietà popolare, le processioni e le
rogazioni, le attività caritative delle
confraternite, la preghiera
comunitaria del santo Rosario e altre
forme di devozione possono
alimentare questa – mi permetto di
qualificarla così – “cittadinanza
costruttiva” dei cristiani. La pietà



popolare ti dà una “cittadinanza
costruttiva”!

A volte qualche intellettuale, qualche
teologo non capisce questo. Ricordo
una volta che sono andato una
settimana nel nord dell’Argentina, a
Salta, dove c’è la festività del Señor
de los Milagros, il Signore dei
Miracoli. Tutta la provincia, tutta,
converge nel santuario, e si
confessano tutti, dal sindaco a tutti,
perché hanno questa pietà dentro. Io
andavo sempre a confessare, ed era
un lavoro forte, perché tutta la gente
si confessa. E un giorno, all’uscita, ho
trovato un sacerdote che conoscevo:
“Oh tu stai qui, come stai?” –
“Bene!”… E mentre uscivamo, in quel
momento si è avvicinata una signora
con dei santini in mano e dice al
sacerdote, un bravo teologo: “Padre,
li benedice?”. Il sacerdote, con una
grande teologia, le dice: “Ma, signora,
lei è stata a Messa?” – “Sì, padrecito”
– “E lei sa che alla fine della Messa si



benedice tutto?” – “Sì, padrecito” – “E
lei sa che la benedizione di Dio viene
da parte sua?” – “Sì, padrecito”. In
quel momento un altro prete lo ha
chiamato: “Oh, come stai?”. E la
signora che aveva detto tante volte
“sì, padrecito” si rivolge a quello:
“Padre me li benedice?”. C’è una
complicità, una sana complicità che
cerca la benedizione del Signore e
non accetta generalizzazioni.

Allo stesso tempo, sul terreno
comune di questa audacia di fare il
bene, di chiedere la benedizione, i
credenti possono ritrovarsi in un
cammino condiviso anche con le
istituzioni laiche, civili e politiche,
per lavorare insieme al servizio di
ogni persona, a partire dagli ultimi,
per una crescita umana integrale e la
custodia di questa “Île de beauté”.

Ne deriva la necessità che si sviluppi
un concetto di laicità non statico e
ingessato, ma evolutivo, dinamico,



capace di adattarsi a situazioni
diverse o impreviste, e di
promuovere una costante
collaborazione tra autorità civili ed
ecclesiastiche per il bene dell’intera
collettività, rimanendo ciascuno nei
limiti delle proprie competenze e del
proprio spazio. Benedetto XVI ha
affermato: sana laicità «significa
liberare la religione dal peso della
politica e arricchire quest’ultima con
gli apporti della religione,
mantenendo tra loro una necessaria
distanza, una chiara distinzione e la
necessaria collaborazione tra le due.
[…] Una tale laicità sana garantisce
alla politica di operare senza
strumentalizzare la religione, e alla
religione di vivere liberamente senza
appesantirsi con la politica dettata
dall’interesse, e qualche volta poco
conforme, o addirittura contraria,
alle credenze religiose. Per questo la
sana laicità (unità-distinzione) è
necessaria, anzi indispensabile a
entrambe» (Esort. ap. postsin. 



Ecclesia in Medio Oriente, 29). Così
Benedetto XVI: una sana laicità, ma
accanto una religiosità. Si rispettano
i campi.

In questo modo si potranno liberare
più energie e più sinergie, senza
pregiudizi e senza opposizioni di
principio, in un dialogo aperto,
franco e fecondo.

Carissime sorelle e fratelli, la pietà
popolare, che qui in Corsica è molto
radicata – e non è superstizione –, fa
emergere i valori della fede e, allo
stesso tempo, esprime il volto, la
storia e la cultura dei popoli. In
questo intreccio, senza confusioni,
trova forma il dialogo costante tra il
mondo religioso e quello laico, tra la
Chiesa e le istituzioni civili e
politiche. Su questo tema, voi siete in
cammino da molto tempo, è una
tradizione vostra, e siete un esempio
virtuoso in Europa. Andate avanti! E
vorrei incoraggiare i giovani a

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente.html


impegnarsi ancora più attivamente
nella vita socio-culturale e politica,
con lo slancio degli ideali più sani e
la passione per il bene comune.
Come pure esorto i pastori e i fedeli, i
politici e coloro che rivestono
responsabilità pubbliche a restare
sempre vicini al popolo,
ascoltandone i bisogni, cogliendone
le sofferenze, interpretandone le
speranze, perché ogni autorità cresce
solo nella prossimità. I pastori
devono avere queste vicinanze:
vicinanza a Dio, vicinanza con gli
altri pastori, vicinanza ai sacerdoti,
vicinanza ai popoli, che sono così
vicini. Questi sono i veri pastori. Ma
il pastore che non ha questa
vicinanza, neppure alla storia e alla
cultura, è semplicemente “Monsieur
l’Abbé”. Non è un pastore. Dobbiamo
distinguere questi due modi di
svolgere la pastorale.

Auspico che questo Congresso sulla
pietà popolare vi aiuti a riscoprire le



radici della vostra fede e vi sproni a
un rinnovato impegno nella Chiesa e
nella società civile, al servizio del
Vangelo e del bene comune di tutti i
cittadini.

Maria, Madre della Chiesa, vi
accompagni e vi assista nel vostro
cammino. Grazie, tante!

Preghiera dell’Angelus con i
Vescovi, i Sacerdoti, i Diaconi, i
Consacrati e le Consacrate e i
Seminaristi

Cari fratelli Vescovi,

care consacrate, cari sacerdoti,
diaconi, consacrati e seminaristi!

Mi trovo in questa bella terra solo
per un giorno, ma ho desiderato che
ci fosse almeno un breve momento
per incontrarvi e salutarvi. Questo



mi dà l’opportunità prima di tutto di
dirvi grazie: grazie perché ci siete,
con la vostra vita donata; grazie per
il vostro lavoro, per l’impegno
quotidiano; grazie perché siete segno
dell’amore misericordioso di Dio e
testimoni del Vangelo. Sono rimasto
contento quando ho potuto salutare
uno di voi: ha 95 anni e 70 di
sacerdozio! E questo è portare avanti
quella vocazione bella. Grazie
fratello per la tua testimonianza!
Grazie tante!

E dal “grazie” passo subito alla grazia
di Dio, che è il fondamento della fede
cristiana e di ogni forma di
consacrazione nella Chiesa. Nel
contesto europeo in cui ci troviamo,
non mancano problemi e sfide che
riguardano la trasmissione della
fede, e ogni giorno voi fate i conti con
questo, scoprendovi piccoli e fragili:
non siete molto numerosi, non avete
mezzi potenti, non sempre gli
ambienti in cui operate si mostrano



favorevoli ad accogliere l’annuncio
del Vangelo. E a volte mi viene in
mente un film, perché alcuni sono
disposti ad accogliere il Vangelo, ma
non il “portavoce”. Quel film aveva
questa frase: “La musica sì, ma il
musicista no”. Pensate un po’, la
fedeltà alla trasmissione del Vangelo.
Questo ci aiuterà. Eppure questa
povertà sacerdotale, vorrei a dire, è
una benedizione! Perché? Ci spoglia
della pretesa di farcela da soli, ci
insegna a considerare la missione
cristiana come qualcosa che non
dipende dalle forze umane, ma
soprattutto dall’opera del Signore,
che sempre lavora e agisce con il
poco che possiamo offrirgli.

Non dimentichiamo questo: al centro
c’è il Signore. Non io al centro, ma
Dio. Da noi, per qualche prete
presuntuoso che si mette al centro,
noi diciamo: questo è un prete yo,
me, mí, conmigo, para mí. Io, me, con
me, per me. No, il Signore è al centro.



E questa è una cosa che forse ogni
mattina, al sorgere del sole, ogni
pastore, ogni consacrato dovrebbe
ripetere nella preghiera: anche oggi,
nel mio servizio, non io al centro, ma
Dio, il Signore. E dico questo perché
c’è un pericolo nella mondanità, un
pericolo che è la vanità. Fare il
“pavone”. Guardare troppo sé stessi.
La vanità. E la vanità è un brutto
vizio, con cattivo odore. Fare il
pavone.

Il primato della grazia divina non
significa, però, che possiamo dormire
sonni tranquilli senza assumerci le
nostre responsabilità. Al contrario,
dobbiamo pensarci come
“collaboratori della grazia di Dio” (cfr
1Cor 3,9). E così, camminando con il
Signore, ogni giorno siamo riportati a
una domanda essenziale: come sto
vivendo il mio sacerdozio, la mia
consacrazione, il mio discepolato?
Sono vicino a Gesù?



Quando, nell’altra diocesi, facevo le
visite pastorali, incontravo alcuni
bravi preti che lavoravano tanto,
tanto. “Dimmi, e tu come fai la sera?”
– “Sono stanco, prendo un boccone e
poi vado a letto a riposarmi un po’, a
guardare la televisione” – “Ma tu non
passi in cappella per salutare il tuo
Capo?” – “Eh no…” – “E tu, prima di
addormentarti fai così, preghi un’Ave
Maria? Almeno sii educato: passa in
cappella a dire: Ciao, grazie tante, a
domani”. Non dimenticatevi del
Signore! Il Signore all’inizio, in
mezzo e alla fine della giornata. È il
nostro Capo. Ed è un Capo che lavora
più di noi! Non dimenticate questo.

E vi faccio questa domanda: come
vivo io il discepolato? Fissatela nel
vostro cuore, non sottovalutatela, e
non sottovalutate la necessità di
questo discernimento, di questo
guardarsi dentro, perché non ci
succeda di essere “macinati” nei
ritmi e nelle attività esterne e di



perdere la consistenza interiore. Da
parte mia, vorrei lasciarvi un duplice
invito: avere cura di voi e prendervi
cura degli altri.

Il primo: avere cura di voi. Perché la
vita sacerdotale o religiosa non è un
“sì” che abbiamo pronunciato una
volta per tutte. Non si vive di rendita
con il Signore! Al contrario, ogni
giorno va rinnovata la gioia
dell’incontro con Lui, in ogni
momento bisogna nuovamente
ascoltare la sua voce e decidersi a
seguirlo, anche nei momenti delle
cadute. Alzati, uno sguardo al
Signore: “Scusami, aiutami ad andare
avanti”. Questa vicinanza fraterna e
filiale.

Ricordiamoci questo: la nostra vita si
esprime nell’offerta di noi stessi, ma
più un sacerdote, una religiosa, un
religioso si donano, si spendono,
lavorano per il Regno di Dio, e più
diventa necessario che si prendano



cura anche di sé stessi. Un prete, una
suora, un diacono che si trascura
finirà anche per trascurare coloro
che gli sono affidati. Per questo ci
vuole una piccola “regola di vita” – i
religiosi già ce l’hanno –, che
comprenda l’appuntamento
quotidiano con la preghiera e
l’Eucaristia, il dialogo con il Signore,
ciascuno secondo la spiritualità
propria e il proprio stile. E vorrei
anche aggiungere: conservare
qualche momento di solitudine;
avere un fratello o una sorella con
cui condividere liberamente ciò che
portiamo nel cuore – un tempo si
chiamava il direttore spirituale, la
direttrice spirituale –; coltivare
qualcosa di cui siamo appassionati, e
non per passare il tempo libero, ma
per riposarci in modo sano dalle
stanchezze del ministero. Il
ministero stanca! C’è da aver paura
di quelle persone che sono sempre
attive, sempre al centro, che magari
per troppo zelo non si riposano mai,



non prendono mai una pausa per sé
stessi. Fratelli, non va bene questo,
c’è bisogno di spazi e momenti in cui
ogni sacerdote e ogni persona
consacrata si prende cura di sé. E
non per fare un lifting per apparire
più belli, no, per parlare con l’Amico,
con il Signore, e soprattutto con la
Mamma – non lasciate la Madonna,
per favore – , per parlare della
propria vita, come stanno andando le
cose. E sempre abbiate per questo sia
il confessore, sia qualche amico che
vi conosca bene e con cui potete
parlare e fare un bel discernimento. I
“funghi presbiterali” non vanno
bene!

E in questa cura rientra un’altra
cosa: la fraternità tra di voi.
Impariamo a condividere non
soltanto le fatiche e le sfide, ma
anche la gioia e l’amicizia tra di noi:
il vostro Vescovo dice una cosa che
mi piace molto, e cioè che è
importante passare dal “Libro delle



lamentazioni” al “Libro del Cantico
dei Cantici”. Lo facciamo poco
questo. Ci piacciono le lamentazioni!
E se il povero Vescovo quella mattina
si è dimenticato lo zucchetto: “Ma
guarda il Vescovo…”. Si prende
qualcosa per sparlare del Vescovo. È
vero, il Vescovo è un peccatore come
ognuno di noi. Siamo fratelli!
Cambiare dal “Libro delle
lamentazioni” al “Libro del Cantico
dei Cantici”. Questo è importante, lo
dice anche un Salmo: «Hai mutato il
mio lamento in danza» (Sal 30,12).
Condividiamo la gioia di essere
apostoli e discepoli del Signore! Una
gioia va condivisa. Altrimenti, il
posto che deve prendere la gioia lo
prende l’aceto. È una cosa brutta
trovare un prete con il cuore
amareggiato. È brutto. “Ma perché
sei così?” – “Eh, perché il Vescovo
non mi vuole bene… Perché hanno
nominato Vescovo quell’altro e non
me… Perché… Perché…”. Le
lamentele. Per favore, fermatevi



davanti alle lamentele, alle invidie.
L’invidia è un vizio “giallo”.
Chiediamo al Signore di mutare il
nostro lamento in danza, di darci il
senso dell’umorismo, la semplicità
evangelica.

La seconda cosa: avere cura degli
altri. La missione che ciascuno di voi
ha ricevuto ha sempre un solo scopo:
portare Gesù agli altri, donare ai
cuori la consolazione del Vangelo. Mi
piace ricordare il momento in cui
l’apostolo Paolo sta per ritornare a
Corinto e scrivendo alla comunità
dice: «Per conto mio ben volentieri
mi prodigherò, anzi consumerò me
stesso per le vostre anime» (2Cor
12,15). Consumarsi per le anime,
consumarsi nell’offerta di sé per
coloro che ci sono stati affidati. E mi
viene in mente un santo prete
giovane che poi è morto di cancro
poco tempo fa. Lui abitava in una
baraccopoli con la gente più povera.
Diceva: “A volte ho voglia di chiudere



la finestra con i mattoni, perché la
gente viene a qualsiasi ora e se io
non rispondo alla porta, bussano alla
finestra”. Il prete con il cuore aperto
a tutti, senza fare distinzioni.

L’ascolto, la vicinanza della gente, è
anche questo un invito a trovare, nel
contesto di oggi, le vie pastorali più
efficaci per l’evangelizzazione. Non
abbiate paura di cambiare, di
rivedere i vecchi schemi, di
rinnovare i linguaggi della fede,
imparando che la missione non è
questione di strategie umane: è
anzitutto questione di fede. Avere
cura degli altri: di chi attende la
Parola di Gesù, di chi si è allontanato
da Lui, di coloro che hanno bisogno
di orientamento o di consolazione
per le loro sofferenze. Prendersi cura
di tutti, nella formazione e
soprattutto nell’incontro. Incontrare
le persone, là dove vivono e
lavorano, questo è importante.



E poi, una cosa che ho tanto a cuore:
per favore, perdonate sempre. E
perdonate tutto. Perdonate tutto e
sempre. Ai sacerdoti dico, nel
sacramento della Riconciliazione, di
non fare troppe domande. Ascoltare
e perdonare. Diceva un Cardinale –
che è un po’ conservatore, un po’
quadrato, ma è un grande prete –
parlando in una conferenza ai
sacerdoti: “Se qualcuno [nella
Confessione] incomincia a balbettare
perché ha vergogna, io gli dico: va
bene, ho capito, passa a un’altra cosa.
In realtà non ho capito nulla, ma Lui
[il Signore] ha capito”. Per favore,
non torturare la gente nel
confessionale: dove, come, quando,
con chi… Sempre perdonare, sempre
perdonare! C’è un bravo frate
cappuccino a Buenos Aires, che io ho
fatto cardinale a 96 anni. Lui ha
sempre una lunga fila di gente,
perché è un bravo confessore,
anch’io andavo da lui. Questo
confessore una volta mi ha detto:



“Senti, a volte mi viene lo scrupolo di
perdonare troppo” – “E cosa fai?” –
“Vado a pregare e dico: Signore,
scusami, ho perdonato troppo. Ma
subito mi viene da dirgli: Ma se stato
Tu a darmi il cattivo esempio!”.
Perdonare sempre. Perdonare tutto.
E questo lo dico anche alle religiose e
ai religiosi: perdonare, dimenticare,
quando ci fanno qualche cosa brutta,
le lotte ambiziose di comunità…
Perdonare. Il Signore ci ha dato
l’esempio: perdonare tutto e sempre!
Tutti, tutti, tutti. E vi faccio una
confidenza: io porto già 55 anni di
sacerdozio, sì, l’altro ieri ne ho fatti
55, e mai ho negato un’assoluzione. E
mi piace confessare, tanto. Ho
sempre cercato il modo di
perdonare. Non so se è bello, se il
Signore mi darà... Ma questa è la mia
testimonianza.

Care sorelle e cari fratelli e sorelle, vi
ringrazio di cuore e vi auguro un
ministero ricco di speranza e di gioia.



Anche nei momenti di stanchezza e
di scoraggiamento, non lasciatevi
andare. Riportate il cuore al Signore.
Non dimenticavi di piangere davanti
al Signore! Egli si manifesta e si fa
trovare se avrete cura di voi stessi e
degli altri. In questo modo Lui offre
la consolazione a coloro che ha
chiamato e inviato. Andate avanti
con coraggio: vi ricolmerà di gioia!

Ora ci rivolgiamo in preghiera alla
Vergine Maria. In questa Cattedrale,
intitolata a lei Assunta in Cielo, il
popolo fedele la venera come
Patrona quale Madre di Misericordia,
la “Madunnuccia”. Da quest’Isola del
Mediterraneo, eleviamo a lei la
supplica per la pace: pace per tutte le
terre che si affacciano su questo
Mare, specialmente per la Terra
Santa dove Maria ha dato alla luce
Gesù. Pace per la Palestina, per
Israele, per il Libano, per la Siria, per
tutto il Medio Oriente! Pace nel
Myanmar martoriato. E la Santa



Madre di Dio ottenga la sospirata
pace per il popolo ucraino e il popolo
russo. Sono fratelli – “No, padre, sono
cugini!” – Sono cugini, fratelli, non
so, ma che si intendano! La pace!
Fratelli, sorelle, la guerra sempre è
una sconfitta. E la guerra nelle
comunità religiose, la guerra nelle
parrocchie sempre è una sconfitta,
sempre! Che il Signore ci dia la pace
a tutti.

E preghiamo per le vittime del
ciclone che, nelle ore scorse, ha
colpito l’Arcipelago di Mayotte. Sono
spiritualmente vicino a quanti sono
stati colpiti da questa tragedia.

E adesso tutti insieme, preghiamo
l’Angelus

Angelus Domini…

Santa Messa



La gente chiede a Giovanni il
Battista: «Che cosa dobbiamo
fare?» (Lc 3,10). Che cosa dobbiamo
fare? È una domanda da ascoltare
con attenzione, perché esprime il
desiderio di rinnovare la vita, di
cambiarla in meglio. Giovanni sta
annunciando l’arrivo del Messia
tanto atteso: chi ascolta la
predicazione del Battista vuole
prepararsi a questo incontro,
all’incontro con il Messia,
all’incontro con Gesù.

Il Vangelo secondo Luca testimonia
che sono proprio i più lontani ad
esprimere questa volontà di
conversione: non quelli che
socialmente sembravano essere più
vicini, non i farisei e i dottori della
legge, ma i lontani, i pubblicani, che
erano considerati peccatori, e i
soldati domandano: «Maestro, che
cosa dobbiamo fare?» (Lc 3,12).
Questa è una bella domanda, che
forse oggi, prima di andare a letto,



ognuno di noi può dire come
preghiera: “Signore, cosa devo fare
per preparare il cuore al Natale?”.
Chi si ritiene giusto non si rinnova.
Coloro invece che venivano
considerati pubblici peccatori
vogliono passare da una condotta
disonesta e violenta a una vita
nuova. E i lontani diventano vicini
quando il Cristo si fa vicino a noi.
Giovanni, infatti, risponde così ai
pubblicani e ai soldati: praticate la
giustizia; siate retti e onesti (cfr Lc
3,13-14). Coinvolgendo specialmente
gli ultimi e gli esclusi, l’annuncio del
Signore ridesta le coscienze, perché
Egli viene a salvare, non a
condannare chi è perduto (cfr Lc
15,4-32). E il meglio che noi possiamo
fare per essere salvati e cercati da
Gesù, è dire la verità su noi stessi:
“Signore, sono peccatore”. Tutti noi
lo siamo, qui, tutti. “Signore, sono
peccatore”. E così ci avviciniamo a
Gesù con la verità, non con il 
maquillage di una giustizia non vera.



Perché viene a salvare proprio i
peccatori.

E per questo anche oggi facciamo
nostra la domanda che le folle
rivolgevano a Giovanni il Battista.
Durante questo tempo di Avvento
troviamo il coraggio di chiedere,
senza paura: “che cosa devo fare?”,
“che cosa dobbiamo fare?”.
Domandiamolo con sincerità, per
preparare un cuore umile, un cuore
fiducioso al Signore che viene.

Le Scritture che abbiamo ascoltato ci
consegnano due modi di aspettare il
Messia: l’attesa sospettosa e l’attesa 
gioiosa. Si può aspettare la salvezza
con questi due atteggiamenti: l’attesa
sospettosa e l’attesa gioiosa.
Riflettiamo su questi atteggiamenti
spirituali.

Il primo modo di aspettare, quello
sospettoso, è pieno di sfiducia e di 
ansietà. Chi ha la mente occupata in
pensieri egocentrici smarrisce la



letizia dell’animo: anziché vegliare
con speranza, dubita del futuro.
Tutto preso da progetti mondani, non
attende l’opera della Provvidenza.
Non sa aspettare con la speranza che
ci dà lo Spirito Santo. E allora giunge
salutare la parola di San Paolo, che
riscuote da questo torpore: «Non
angustiatevi per nulla» (Fil 4,6).
Quando l’angoscia ci prende, ci
rovina sempre. Una cosa è il dolore,
il dolore fisico, il dolore morale per
qualche calamità in famiglia…;
un’altra cosa è l’angoscia. I cristiani
non devono vivere con l’angoscia.
Non siate angosciati, delusi, tristi.
Quanto sono diffusi questi mali
spirituali, oggi, specialmente dove
dilaga il consumismo! Io vedevo in
questi giorni a Roma, per le strade,
tanta gente che va a fare le spese, le
spese, con l’ansia del consumismo,
che poi svanisce e lascia niente. Una
società così che vive di consumismo,
invecchia insoddisfatta, perché non
sa donare: chi vive per sé stesso non



sarà mai felice. Chi vive così [mano
chiusa] e non fa così [mano aperta]
non è felice. Chi ha le mani così
[mano chiusa], per me, e non ha le
mani per dare, per aiutare, per
condividere, mai sarà felice. E questo
è un male che tutti noi possiamo
avere, tutti i cristiani, anche noi, i
preti, i vescovi, i cardinali, tutti,
anche il Papa.

L’Apostolo però ci offre una medicina
efficace quando scrive: «In ogni
circostanza fate presenti a Dio le
vostre richieste con preghiere,
suppliche e ringraziamenti» (Fil 4,6).
La fede in Dio dà speranza! Proprio
in questi giorni, nel Congresso che ha
avuto luogo qui ad Ajaccio, è stato
messo in luce quanto sia importante
coltivare la fede, apprezzando il
ruolo della pietà popolare. Pensiamo
alla preghiera del Rosario: se
riscoperta e praticata bene, essa
insegna a tenere il cuore centrato su
Gesù Cristo, con lo sguardo



contemplativo di Maria. E pensiamo
alle confraternite, che possono
educare al servizio gratuito per il
prossimo, sia spirituale sia corporale.
Queste associazioni di fedeli, così
ricche di storia, partecipano
attivamente alla liturgia e alla
preghiera della Chiesa, che
abbelliscono con i canti e le
devozioni del popolo. E ai membri
delle confraternite raccomando di
farsi sempre vicino con disponibilità,
soprattutto ai più fragili, rendendo
operosa la fede nella carità. E quella
confraternita che ha una devozione
speciale si faccia vicina a tutti, vicina
ai prossimi per aiutarli.

E da qui veniamo al secondo
atteggiamento: l’attesa gioiosa. Il
primo atteggiamento era l’attesa
sospettosa, quell’attesa che è “per
me” con le mani che chiudono. Il
secondo atteggiamento è l’attesa
gioiosa. E non è facile avere gioia. La
gioia cristiana non è affatto



spensierata, superficiale, una gioia
da carnevale. No. Non è così. È
invece una gioia del cuore, basata su
un fondamento saldissimo, che il
profeta Sofonia, rivolgendosi al
popolo, esprime così: gioisci, perché
«il Signore, tuo Dio, in mezzo a te è
un Salvatore potente» (Sof 3,17).
Fiducia nel Signore che è in mezzo a
noi, è in mezzo a noi. Tante volte non
ricordiamo questo: è in mezzo a noi,
quando facciamo un’opera buona,
quando educhiamo i figli, quando ci
prendiamo cura degli anziani. Invece
non è in mezzo a noi quando
facciamo il chiacchiericcio,
sparlando sempre degli altri. Lì non
c’è il Signore, ci siamo solo noi. La
venuta del Signore ci porta la
salvezza: perciò è motivo di gioia.
Dio è “potente”, dice la Scrittura: Egli
può redimere la nostra vita perché è
capace di realizzare quello che dice!
La nostra gioia non è dunque una
consolazione illusoria, per farci
dimenticare le tristezze della vita.



No, non è una consolazione illusoria.
La nostra gioia è frutto dello Spirito
Santo per la fede in Cristo Salvatore,
che bussa al nostro cuore,
liberandolo dalla mestizia e dalla
noia. Pertanto l’avvento del Signore
diventa una festa piena di futuro per
tutti i popoli: in compagnia di Gesù
scopriamo la vera gioia di vivere e di
donare i segni di speranza che il
mondo attende.

E il primo di questi segni di speranza
è la pace. Colui che viene è
l’Emmanuele, il Dio con noi, che
dona la pace agli uomini amati dal
Signore (cfr Lc 2,14). E mentre ci
prepariamo ad accoglierlo, in questo
tempo di Avvento, le nostre comunità
crescano nella capacità di
accompagnare tutti, specialmente i
giovani in cammino verso il
Battesimo e i Sacramenti; e in un
modo speciale anche i vecchietti, gli
anziani. Gli anziani sono la saggezza
di un popolo. Non lo dimentichiamo!



E ognuno di noi può pensare: come
io mi comporto davanti agli anziani?
Vado a cercarli? Perdo il tempo con
loro? Li ascolto? “Oh no, sono noiosi,
con le loro storie!”. Li abbandono?
Quanti figli abbandonano i genitori
nelle case di riposo. Io ricordo una
volta, nell’altra diocesi, sono andato
in una casa di riposo a visitare la
gente. E c’era una signora che aveva
tre, quattro figli. Io domandai: “E i
suoi figli come stanno?” – “Stanno
benissimo! Ho tanti nipoti” – “E
vengono a trovarla?” – “Sì, vengono
sempre”. Quando sono uscito
l’infermiera mi dice: “Vengono una
volta l’anno”. Ma la mamma copriva
i difetti dei figli. Tanti lasciano i
vecchietti da soli. Fanno gli auguri
per Natale o Pasqua al telefono!
Prendete cura dei vecchi, che sono la
saggezza di un popolo!

E pensiamo ai giovani in cammino
verso il Battesimo e i Sacramenti. In
Corsica, grazie a Dio, ce ne sono



tanti! E complimenti! Mai ho visto
tanti bambini come qui! È una grazia
di Dio! E ho visto solo due cagnolini.
Cari fratelli, fate figli, fate figli, che
saranno la vostra gioia, la vostra
consolazione nel futuro. Questa è la
verità: mai ho visto tanti bambini.
Soltanto a Timor-Leste erano tanti
così, ma nelle altre città non tanti
così. Questa è la vostra gioia e la
vostra gloria. Fratelli e sorelle,
purtroppo sappiamo bene che non
mancano tra le nazioni grandi motivi
di dolore: miseria, guerre,
corruzione, violenze. Vi dico una
cosa: a volte vengono nelle udienze
bambini ucraini, che per la guerra
sono stati portati qui. Sapete una
cosa? Questi bambini non sorridono!
Hanno dimenticato il sorriso. Per
favore, pensiamo a questi bambini
nelle terre di guerre, al dolore di
tanti bambini.

La Parola di Dio, però, ci incoraggia
sempre. E davanti alle devastazioni



che opprimono i popoli, la Chiesa
annuncia una speranza certa, che
non delude, perché il Signore viene
ad abitare in mezzo a noi. E allora il
nostro impegno per la pace e la
giustizia trova nella sua venuta una
forza inesauribile.

Sorelle e fratelli, in ogni tempo e in
qualsiasi tribolazione, Cristo è
presente, Cristo è la fonte della
nostra gioia. È con noi nella
tribolazione per portarci avanti e
darci la gioia. Teniamo sempre nel
cuore questa gioia, questa sicurezza
che Cristo è con noi, cammina con
noi. Non dimentichiamolo! E così con
questa gioia, con questa sicurezza
che Gesù è con noi, saremo felici e
faremo felici gli altri. Questa
dev’essere la nostra testimonianza.



Copyright © Dicastero per la
Comunicazione - Libreria Editrice
Vaticana

Papa Francesco

https://www.vatican.va/content/
francesco/it/travels/2024/
outside/documents/
ajaccio-2024.html

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/viaggio-
apostolico-di-papa-francesco-ad-ajaccio/

(12/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-ad-ajaccio/
https://opusdei.org/it-it/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-ad-ajaccio/
https://opusdei.org/it-it/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-ad-ajaccio/

	Viaggio apostolico di papa Francesco ad Ajaccio

