opusdei.org

Viaggio apostolico di
papa Francesco a
Marsiglia

I1 22 e il 23 settembre 2023 papa
Francesco si e recato a
Marsiglia per un viaggio
apostolico per la conclusione
dei “Rencontres
Méditerranéennes”. In questo
articolo puoi trovare le omelie e
1 discorsi che ha pronunciato
durante il suo viaggio.

23/09/2023

Mercoledi, 27 settembre 2023



Udienza Generale, Piazza San Pietro
Venerdi, 22 settembre 2023

Preghiera mariana con il Clero
Diocesano

Momento di raccoglimento con i
Leader Religiosi

Sabato, 23 settembre 2023

Sessione conclusiva dei “Rencontres
Méditerranéennes”

Santa Messa: Omelia

Mercoledi, 27 settembre 2023

Udienza Generale, Piazza San
Pietro

Carti fratelli e sorelle!



Alla fine della scorsa settimana mi
sono recato a Marsiglia per
partecipare alla conclusione dei
Rencontres Méditerranéennes, che
hanno coinvolto Vescovi e Sindaci
dell’area mediterranea, insieme con
numerosi giovani, perché lo sguardo
fosse aperto al futuro. In effetti,
I’evento di Marsiglia era intitolato
“Mosaico di speranza”. Questo e il
sogno, questa e la sfida: che il
Mediterraneo recuperi la sua
vocazione, di essere laboratorio di
civilta e di pace.

Il Mediterraneo, lo sappiamo, € culla
di civilta, e una culla é per la vita!
Non e tollerabile che diventi una
tomba, e nemmeno un luogo di
conflitto. Il Mare Mediterraneo e
quanto di piu opposto ci sia allo
scontro tra civilta, alla guerra, alla
tratta di esseri umani. E Iesatto
opposto, perché il Mediterraneo
mette in comunicazione I’Africa,
I’Asia e ’Europa; il nord e il sud,


https://www.vatican.va/content/francesco/it/travels/2023/outside/documents/marsiglia-2023.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/travels/2023/outside/documents/marsiglia-2023.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/travels/2023/outside/documents/marsiglia-2023.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/travels/2023/outside/documents/marsiglia-2023.html

I'oriente e 'occidente; le persone e le
culture, i popoli e le lingue, le
filosofie e le religioni. Certo, il mare é
sempre in qualche modo un abisso
da superare, e puo anche diventare
pericoloso. Ma le sue acque
custodiscono tesori di vita, le sue
onde e i suoi venti portano
imbarcazioni di ogni tipo.

Dalla sua sponda orientale, duemila
anni fa, é partito il Vangelo di Gesu
Cristo.

[11 suo annuncio] naturalmente non
avviene per magia e non si realizza
una volta per tutte. E il frutto di un
cammino in cui ogni generazione é
chiamata a percorrere un tratto,
leggendo i segni dei tempi in cui vive.

L’incontro di Marsiglia e venuto dopo
quelli simili svoltisi a Bari nel 2020 e
a Firenze I’anno scorso. Non e stato
un evento isolato, ma il passo in
avanti di un itinerario, che ebbe i
suoi inizi nei “Colloqui Mediterranei”


https://www.vatican.va/content/francesco/it/travels/2023/outside/documents/marsiglia-2023.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2020/2/23/visita-bari.html

organizzati dal Sindaco Giorgio La
Pira, a Firenze, alla fine degli anni
’50 del secolo scorso. Un passo avanti
per rispondere, oggi, all’appello
lanciato da San Paolo VI nella sua
Enciclica Populorum progressio, a
promuovere «un mondo piu umano
per tutti, un mondo nel quale tutti
abbiano qualcosa da dare e da
ricevere, senza che il progresso degli
uni costituisca un ostacolo allo
sviluppo degli altri» (n. 44).

Dall’evento di Marsiglia che cosa é
uscito? E uscito uno sguardo sul
Mediterraneo che definirei
semplicemente umano, non
ideologico, non strategico, non
politicamente corretto né
strumentale, umano, cioe capace di
riferire ogni cosa al valore primario
della persona umana e della sua
inviolabile dignita. Poi nello stesso
tempo € uscito uno sguardo di
speranza. Questo e oggi molto
sorprendente: quando ascolti i


https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html

testimoni che hanno attraversato
situazioni disumane o che le hanno
condivise, e proprio da loro ricevi
una “professione di speranza”. E
anche e uno sguardo di fraternita.

Fratelli e sorelle, questa speranza,
questa fraternita, non deve
“volatilizzarsi”, no, al contrario deve
organizzarsi, concretizzarsi in azioni
a lungo, medio e breve termine.
Perché le persone, in piena dignita,
possano scegliere di emigrare o di non
emigrare. Il Mediterraneo deve
essere un messaggio di speranza.

Ma c’eé un altro aspetto
complementare: occorre ridare
speranza alle nostre societa europee,
specialmente alle nuove generazioni.
Infatti, come possiamo accogliere
altri, se non abbiamo noi per primi
un orizzonte aperto al futuro? Dei
giovani poveri di speranza, chiusi nel
privato, preoccupati di gestire la loro
precarieta, come possono aprirsi



all’incontro e alla condivisione? Le
nostre societa tante volte ammalate
di individualismo, di consumismo e
di vuote evasioni hanno bhisogno di
aprirsi, di ossigenare ’anima e lo
spirito, e allora potranno leggere la
crisi come opportunita e affrontarla
in maniera positiva.

L’Europa ha bisogno di ritrovare
passione ed entusiasmo, e a Marsiglia
posso dire che li ho trovati: nel suo
Pastore, il Cardinale Aveline, nei
preti e nei consacrati, nei fedeli laici
impegnati nella carita,
nell’educazione, nel popolo di Dio
che ha dimostrato grande calore
nella Messa allo Stadio Vélodrome.
Ringrazio tutti loro e il Presidente
della Repubblica, che con la sua
presenza ha testimoniato l’attenzione
della Francia intera all’evento di
Marsiglia. Possa la Madonna, che i
marsigliesi venerano come Notre
Dame de la Garde, accompagnare il
cammino dei popoli del


https://www.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2023/documents/20230923-marsiglia-omelia-messa.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2023/documents/20230923-marsiglia-omelia-messa.html

Mediterraneo, perché questa regione
diventi cio che da sempre € chiamata
a essere: un mosaico di civilta e di
speranza.

Venerdi, 22 settembre 2023

Preghiera mariana con il Clero
Diocesano

Cari fratelli e sorelle, bon apres-midi!

Sono felice di iniziare la mia visita
condividendo con voi questo
momento di preghiera. Ringrazio il
Cardinale Jean-Marc Aveline per le
parole di benvenuto e saluto S.E.
Mons. Eric de Moulins-Beaufort, i
fratelli Vescovi, i Padri Rettori e tutti
voi, sacerdoti, diaconi e seminaristi,
consacrate e consacrati che operate
in questa arcidiocesi con generosita e
impegno per edificare una civilta
dell’incontro con Dio e con il



prossimo. Grazie per la vostra
presenza e per il vostro servizio, e
grazie per le vostre preghiere!

Giunto a Marsiglia, mi sono accodato
al grandi: a Santa Teresa di Gesu
Bambino, Charles de Foucauld,
Giovanni Paolo II e a tanti altri, che
sono venuti pellegrini qui, per
affidarsi a Notre Dame de la Garde.
Poniamo sotto il suo manto i frutti
degli Incontri del Mediterraneo,
insieme alle attese e alle speranze dei
vostri cuori.

Nella Lettura biblica, il profeta
Sofonia ci ha esortato alla gioia e alla
fiducia, ricordando che il Signore
nostro Dio non € lontano, € qui,
vicino a noi, per salvarci (cfr 3,17). E
un messaggio che rimanda, in un
certo senso, alla storia di questa
Basilica e a cio che rappresenta. Essa,
infatti, non fu fondata a ricordo di un
miracolo o di un’apparizione
particolare, ma semplicemente



perché, fin dal XIII secolo, il santo
Popolo di Dio ha cercato e trovato
qui, sulla collina de La Garde, la
presenza del Signore attraverso gli
occhi della sua Santa Madre. Percio
da secoli i Marsigliesi — specialmente
coloro che navigano sulle onde del
Mediterraneo — vi salgono a pregare.
E stato il Santo Popolo fedele di Dio
che ha - uso la parola - “unto” questo
santuario, questo luogo di preghiera.
Santo Popolo di Dio che, come dice il
Concilio, e infallibile in credendo.

Oggi ancora, per tutti, la Bonne Meére
é protagonista di un tenerissimo
“incrocio di sguardi”: da una parte
quello di Gesu, che lei sempre ci
indica e il cui amore riflette nei suoi
occhi - il gesto piu autentico della
Madonna é: “Fate quello che Lui vi
dice”, indicare Gesu — dall’altra quelli
di tanti uomini e donne di ogni eta e
condizione, che ella raccoglie e porta
a Dio, come abbiamo ricordato
all’inizio di questa preghiera,



deponendo ai suoi piedi un cero
acceso. Ecco, nel crocevia di popoli
che é Marsiglia, e proprio su questo
incrocio di sguardi che vorrei
riflettere con voi, perché in esso mi
pare si esprima bene la dimensione
mariana del nostro ministero. Anche
noi, sacerdoti, consacrati, diaconi,
siamo infatti chiamati a far sentire
alla gente lo sguardo di Gesu e, nello
stesso tempo, a portare a Gesu lo
sguardo dei fratelli. Uno scambio di
sguardi. Nel primo caso siamo
strumenti di misericordia, nel
secondo strumenti di intercessione.

Primo sguardo: quello di Gesu che
accarezza I’uomo. E uno sguardo che
va dall’alto in basso, ma non per
giudicare, bensi per rialzare chi é a
terra. E uno sguardo pieno di
tenerezza, che traspare negli occhi di
Maria. E noi, chiamati a trasmettere
questo sguardo, siamo tenuti ad
abbassarci, a provare compassione —
questa parola la sottolineo:



compassione. Non dimentichiamo
che lo stile di Dio e quello della
vicinanza, della compassione e della
tenerezza — a fare nostra «la paziente
ed incoraggiante benevolenza del
Buon Pastore, che non rimprovera la
pecora smarrita, ma la carica sulle
spalle e fa festa per il suo ritorno
all’ovile (cfr Lc

15,4-7)» (Congregazione per il Clero,
Direttorio per il ministero e la vita dei
presbiteri, 41). A me piace pensare
che il Signore non sa fare il gesto di
puntare il dito per giudicare, ma sa
fare quello di tendere la mano per
risollevare.

Fratelli, sorelle, impariamo da questo
sguardo, non lasciamo passare un
giorno senza fare memoria di
quando lo abbiamo ricevuto su di
noi, e facciamolo nostro, per essere
uomini e donne di compassione.
Vicinanza, compassione, tenerezza.
Non dimentichiamo. Essere
compassionevoli vuol dire essere


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cclergy/documents/rc_con_cclergy_doc_20130211_direttorio-presbiteri_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cclergy/documents/rc_con_cclergy_doc_20130211_direttorio-presbiteri_it.html

vicini e teneri. Apriamo le porte delle
chiese e delle canoniche, ma
soprattutto quelle del cuore, per
mostrare attraverso la nostra
mitezza, gentilezza e accoglienza il
volto del nostro Signore. Chiunque vi
avvicini non trovi distanze e giudizi,
trovi la testimonianza di un’umile
gioia, piu fruttuosa di ogni capacita
ostentata. Trovino i feriti della vita
un porto sicuro, un’accoglienza, nel
vostro sguardo, un incoraggiamento
nel vostro abbraccio, una carezza
nelle vostre mani, capaci di asciugare
lacrime. Pur nelle tante occupazioni
di ogni giorno, non lasciate, per
favore, che venga meno il calore
dello sguardo paterno e materno di
Dio. E ai sacerdoti, per favore: nel
Sacramento della Penitenza
perdonate sempre, perdonate! Siate
generosi come Dio é generoso con
noi. Perdonate! E con il perdono di
Dio si aprono tante strade nella vita.
E questo & bello farlo dispensando il
suo perdono con generosita, sempre,



sempre, per sciogliere, attraverso la
grazia, gli uomini dalle catene del
peccato e liberarli da blocchi,
rimorsi, rancori e paure contro cui
da soli non possono prevalere. E
bello riscoprire con stupore, ad ogni
eta, la gioia di illuminare le vite, nei
momenti lieti e tristi, con i
Sacramenti, e di trasmettere, in nome
di Dio, speranze inattese: la sua
vicinanza che consola, la sua
compassione che risana, la sua
tenerezza che commuove. Vicinanza,
compassione, tenerezza. Siate
prossimi a tutti, specialmente ai piu
fragili e ai meno fortunati, e che non
manchi mai a chi soffre la vostra
vicinanza attenta e discreta. Cosi
cresceranno, in loro ma anche in voi,
la fede che anima il presente, la
speranza che apre al futuro e la
carita che dura per sempre. Ecco il
primo movimento: portare ai fratelli
lo sguardo di Gesu. C’é una sola
situazione nella vita in cui e lecito
guardare una persona dall’alto in



basso: e quando noi cerchiamo di
prenderla per mano per sollevarla.
Nelle altre situazioni € un peccato di
superbia. Guardate le persone che
stanno il basso e che con la mano -
consciamente o inconsciamente — vi
chiedono di sollevarle. Prendetele
per mano e sollevatele: € un gesto
molto bello, & un gesto che non si puo
fare senza tenerezza.

E poi c’e il secondo sguardo: quello
degli uomini e delle donne che si
rivolgono a Gesu. Come Maria, che a
Cana ha colto e portato davanti al
Signore le preoccupazioni di due
giovani sposi (cfr Gv 2,3), anche voi
siete chiamati a farvi, per gli altri -
uomini e donne per gli altri -, voce
che intercede (cfr Rm 8,34). Allora la
recita del Breviario, la meditazione
quotidiana della Parola, il Rosario e
ogni altra preghiera, vi raccomando
specialmente quella di adorazione.
Noi abbiamo perso un po’ il senso
dell’adorazione, dobbiamo



riprenderlo, vi raccomando questo.
Tutte queste preghiere saranno
affollate dai volti di quanti la
Provvidenza vi mette sul cammino.
Porterete con voi i loro occhi, le loro
voci, le loro domande: sulla Mensa
eucaristica, davanti al Tabernacolo o
nel silenzio della vostra stanza, dove
il Padre vede (cfr Mt 6,6). Vi farete
loro eco fedele, come intercessori,
come “angeli in terra”, messaggeri
che portano tutto «davanti alla gloria
del Signore» (Th 12,12).

E vorrei riassumere questa breve
meditazione richiamando la vostra
attenzione su tre immagini di Maria
che si venerano in questa Basilica. La
prima e la grande immagine che
svetta sulla sua cima, che la
rappresenta mentre regge il Bambino
Gesu benedicente: ecco, come Maria
portiamo la benedizione e la pace di
Gesu ovunque, in ogni famiglia e in
ogni cuore. Seminate pace! E lo
sguardo di misericordia. La seconda



immagine si trova sotto di noi, nella
Cripta: e la Vierge au bouquet, dono
di un laico generoso. Anch’ella porta
su un braccio il Bambino Gesu, e ce
lo mostra, ma nell’altra mano, al
posto dello scettro, regge un mazzo di
fiori. Ci fa pensare a come Maria,
modello della Chiesa, mentre ci
presenta il suo Figlio, presenta anche
noi a Lui, come un mazzo di fiori in
cui ciascuna persona € unica, € bella
e preziosa agli occhi del Padre. E lo
sguardo di intercessione. Questo e
molto importante: 'intercessione. Il
primo era lo sguardo di misericordia
della Madonna, questo e lo sguardo
di intercessione. Infine, la terza
immagine é quella che vediamo qui
al centro, sull’altare, che colpisce per
lo splendore che irradia. Anche noi,
cari fratelli e sorelle, diventiamo
Vangelo vivo nella misura in cui lo
doniamo, uscendo da noi stessi,
riflettendone la luce e la bellezza con
una vita umile, gioiosa, ricca di zelo
apostolico. Ci siano di stimolo in



questo i tanti missionari partiti da
questo alto luogo per annunciare la
buona novella di Gesu Cristo nel
mondo intero.

Carissimi, portiamo ai fratelli lo
sguardo di Dio, portiamo a Dio la sete
dei fratelli, diffondiamo la gioia del
Vangelo. Questa e la nostra vita ed é
incredibilmente bella, nonostante le
fatiche e le cadute, anche i nostri
peccati. Preghiamo insieme la
Madonna, che ci accompagni, che ci
custodisca. E voi, per favore, pregate
per me.

Momento di raccoglimento con i
Leader Religiosi

Cari fratelli e sorelle,

grazie per essere qui. Dinanzi a noi
c’e il mare, fonte di vita, ma questo
luogo evoca la tragedia dei naufragi,
che provocano morte. Siamo riuniti
in memoria di coloro che non ce
I’hanno fatta, che non sono stati



salvati. Non abituiamoci a
considerare i naufragi come fatti di
cronaca e i morti in mare come cifre:
no, Sono nomi e cognomi, sono volti e
storie, sono vite spezzate e sogni
infranti. Penso a tanti fratelli e
sorelle annegati nella paura, insieme
alle speranze che portavano nel
cuore. Davanti a un simile dramma
non servono parole, ma fatti. Prima
ancora, pero, serve umanita, serve
silenzio, pianto, compassione e
preghiera. Vi invito ora a un
momento di silenzio in memoria di
questi nostri fratelli e sorelle:
lasciamoci toccare dalle loro
tragedie. [momento di silenzio]

Troppe persone, in fuga da conflitti,
poverta e calamita ambientali,
trovano tra le onde del Mediterraneo
il rifiuto definitivo alla loro ricerca di
un futuro migliore. E cosi questo
splendido mare e diventato un
enorme cimitero, dove molti fratelli e
sorelle sono privati persino del



diritto di avere una tomba, e a venire
seppellita e solo la dignita umana.
Nel libro-testimonianza “Fratellino”,
il protagonista, alla fine del
travagliato viaggio che lo porta dalla
Repubblica di Guinea all’Europa,
afferma: «Quando ti siedi sopra il
mare sei a un bivio. Da una parte la
vita, dall’altra la morte. Li non ci
sono altre uscite» (A. Arzallus Antia —
I. Balde, Fratellino, Milano 2021, 107).
Amici, anche davanti a noi si pone un
bivio: da una parte la fraternita, che
feconda di bene la comunita umana;
dall’altra I'indifferenza, che
insanguina il Mediterraneo. Ci
troviamo di fronte a un bivio di
civilta. O la cultura dell’'umanita e
della fratellanza, o la cultura
dell’indifferenza: che ognuno si
arrangi come puo.

Non possiamo rassegnarci a vedere
esseri umani trattati come merce di
scambio, imprigionati e torturati in
modo atroce - lo sappiamo, tante



volte, quando li mandiamo via, sono
destinati ad essere torturati e
imprigionati —; non possiamo piu
assistere ai drammi dei naufragi,
dovuti a traffici odiosi e al fanatismo
dell’indifferenza. L'indifferenza
diventa fanatica. Le persone che
rischiano di annegare quando
vengono abbandonate sulle onde
devono essere soccorse. E un dovere
di umanita, e un dovere di civilta!

Il Cielo ci benedira, se in terra e sul
mare sapremo prenderci cura dei piu
deboli, se sapremo superare la
paralisi della paura e il disinteresse
che condanna a morte con guanti di
velluto. In questo, noi rappresentanti
di diverse religioni siamo chiamati a
essere di esempio. Dio, infatti,
benedisse il padre Abramo. Egli fu
chiamato a lasciare la sua terra
d’origine e «parti senza sapere dove
andava» (Eb 11,8). Ospite e pellegrino
in terra straniera, accolse i viandanti
che passarono nei pressi della sua



tenda (cfr Gen 18): «esule dalla sua
patria, privo di casa, fu lui stesso
casa e patria di tutti» (S. Pietro
Crisologo, Discorsi, 121). E «a
ricompensa della sua ospitalita,
ottenne di avere una

discendenza» (S. Ambrogio di
Milano, De officiis, 11, 21). Alle radici
dei tre monoteismi mediterranei c’e
dunque l’accoglienza, ’'amore per lo
straniero in nome di Dio. E questo e
vitale se, come il nostro padre
Abramo, sogniamo un avvenire
prospero. Non dimentichiamo il
ritornello della Bibbia: “I’orfano, la
vedova e il migrante, lo straniero”.
Orfano, vedova e straniero: questi
sono quelli che Dio ci comanda di
custodire.

Noi credenti, dunque, dobbiamo
essere esemplari nell’accoglienza
reciproca e fraterna. Spesso non sono
facili i rapporti tra i gruppi religiosi,
con il tarlo dell’estremismo e la peste
ideologica del fondamentalismo che



corrodono la vita reale delle
comunita. Ma vorrei, in proposito,
dare eco a quanto scrisse un uomo di
Dio vissuto non lontano da qui:
«Nessuno custodisca nel suo cuore
sentimenti di odio per il suo
prossimo, ma amore, perché chi odia
anche un solo uomo non potra
starsene tranquillo davanti a Dio. Dio
non ascolta la sua preghiera finché
custodisce collera nel suo cuore» (S.
Cesario di Arles, Discorsi, XIV, 2).

Oggi pure Marsiglia, caratterizzata
da un variegato pluralismo religioso,
ha davanti a sé un bivio: incontro o
scontro. E io ringrazio tutti voi, che vi
schierate sulla via dell’incontro:
grazie per il vostro impegno solidale
e concreto per la promozione umana
e per 'integrazione. Marsiglia € un
modello di integrazione. E bello che
qui, insieme a diverse realta che
lavorano con i migranti, ci sia il
Marseille-Espérance, organismo di
dialogo interreligioso che promuove



la fraternita e la convivenza pacifica.
Guardiamo ai pionieri e ai testimoni
del dialogo, come Jules Isaac, vissuto
qua vicino, di cui si é da poco
ricordato il 60° anniversario della
morte. Voi siete la Marsiglia del
futuro. Andate avanti senza
scoraggiarvi, perché questa citta sia
per la Francia, per I’Europa e per il
mondo un mosaico di speranza.

Come auspicio, vorrei infine citare
alcune parole che David Sassoli
pronuncio a Bari, in occasione di un
precedente incontro sul
Mediterraneo: «A Bagdad, nella Casa
della Saggezza del Califfo Al Ma’mun,
s’incontravano ebrei, cristiani e
musulmani a leggere i libri sacri e i
filosofi greci. Oggi sentiamo tutti,
credenti e laici, la necessita di
riedificare quella casa per
continuare insieme a combattere gli
idoli, abbattere muri, costruire ponti,
dare corpo ad un nuovo umanesimo.
Guardare in profondita il nostro



tempo e amarlo anche di piu quando
¢ difficile da amare, credo che sia il
seme gettato in queste giornate cosi
attente al nostro destino. Basta avere
paura dei problemi che ci sottopone
il Mediterraneo! [...] Per I'Unione
Europea e per tutti noi ne va della
nostra sopravvivenza» (Discorso in
occasione dell’Incontro di riflessione e
spiritualita “Mediterraneo frontiera di
pace”, 22 febbraio 2020).

Fratelli, sorelle, affrontiamo uniti i
problemi, non facciamo naufragare
la speranza, componiamo insieme un
mosaico di pace!

Mi fa piacere vedere qui tanti di voi
che vanno in mare per salvare,
salvare i migranti. E tante volte vi
impediscono di andare, perché — si
dice — alla nave manca qualcosa,
manca questo, quest’altro... Sono
gesti di odio contro il fratello,
travestiti da “equilibrio”. Grazie per
tutto quello che fate.



Sessione conclusiva dei
“Rencontres Méditerranéennes”

Signor Presidente della Repubblica,
cari fratelli Vescovi,

illustri Sindaci e Autorita che
rappresentate citta e territori bagnati
dal Mar Mediterraneo,

amiche e amici tutti!

Vi saluto cordialmente, grato a
clascuno di voi per aver accolto
I'invito del Cardinal Aveline a
partecipare a questi incontri. Grazie
per il vostro lavoro e per le preziose
riflessioni che avete condiviso. Dopo
Bari e Firenze, il cammino al servizio
dei popoli mediterranei progredisce:
anche qui, responsabili ecclesiastici e
civili sono insieme non per trattare
reciproci interessi, ma animati dal
desiderio di prendersi cura



dell’'uomo; grazie perché lo fate con i
giovani, presente e futuro della
Chiesa e della societa.

La citta di Marsiglia € molto antica.
Fondata da navigatori greci venuti
dall’Asia Minore, il mito la fa risalire
alla storia d’amore tra un marinaio
emigrato e una principessa nativa.
Fin dalle origini essa presenta un
carattere composito e cosmopolita:
accoglie le ricchezze del mare e dona
una patria a chi non I’ha piu.
Marsiglia ci dice che, nonostante le
difficolta, la convivialita é possibile
ed e fonte di gioia. Sulla carta
geografica, tra Nizza e Montpellier,
sembra quasi disegnare un sorriso; e
mi piace pensarla cosi: Marsiglia e “il
sorriso del Mediterraneo”. Vorrei
dunque proporvi alcuni pensieri
attorno a tre realta che
caratterizzano Marsiglia: il mare, il
porto e il faro. Sono tre simboli.



1. Il mare. Una marea di popoli ha
fatto di questa citta un mosaico di
speranza, con la sua grande
tradizione multietnica e
multiculturale, rappresentata dai piu
di 60 Consolati presenti sul suo
territorio. Marsiglia é citta al tempo
stesso plurale e singolare, in quanto e
la sua pluralita, frutto di incontro
con il mondo, a renderne singolare la
storia. Spesso oggi si sente ripetere
che la storia mediterranea sarebbe
un intreccio di conflitti tra civilta,
religioni e visioni differenti. Non
ignoriamo i problemi - ce ne sono! —,
ma non lasciamoci ingannare: gli
scambi intercorsi tra i popoli hanno
reso il Mediterraneo culla di civilta,
mare straripante di tesori, al punto
che, come scrisse un grande storico
francese, esso non é «un paesaggio,
ma innumerevoli paesaggi. Non un
mare, ma una successione di mari»;
«da millenni tutto vi confluisce,
complicandone e arricchendone la
storia» (F. Braudel, La Méditerranée,



Paris 1985, 16). Il mare nostrum é
spazio di incontro: tra le religioni
abramitiche; tra il pensiero greco,
latino e arabo; tra la scienza, la
filosofia e il diritto, e tra molte altre
realta. Ha veicolato nel mondo I’alto
valore dell’essere umano, dotato di
liberta, aperto alla verita e bisognoso
di salvezza, che vede il mondo come
una meraviglia da scoprire e un
giardino da abitare, nel segno di un
Dio che stringe alleanze con gli
uomini.

Un grande sindaco leggeva nel
Mediterraneo non una questione
conflittuale, ma una risposta di pace,
anzi «I’inizio e il fondamento della
pace fra tutte le nazioni del

mondo» (G. La Pira, Parole a
conclusione del primo Colloquio
Mediterraneo, 6 ottobre 1958). Disse
infatti: «La risposta [...] € possibile se
si considera la comune vocazione
storica e per cosi dire permanente
che la Provvidenza ha assegnato nel



passato, assegna nel presente e, in un
certo senso, assegnera nell’avvenire
ai popoli e alle nazioni che vivono
sulle rive di questo misterioso lago di
Tiberiade allargato che é il
Mediterraneo» (Discorso di apertura
del I Colloquio Mediterraneo, 3
ottobre 1958). Lago di Tiberiade,
ovvero Mare di Galilea, un luogo cioe
nel quale, ai tempi di Cristo, si
concentrava una grande varieta di
popolazioni, culti e tradizioni.
Proprio 1j, nella «Galilea delle

genti» (cfr Mt 4,15) attraversata dalla
Via del mare, si svolse la maggior
parte della vita pubblica di Gesu. Un
contesto multiforme e per molti versi
instabile fu la sede dell’annuncio
universale delle Beatitudini, nel
nome di un Dio Padre di tutti, che «fa
sorgere il suo sole sui cattivi e sui
buoni, e fa piovere sui giusti e sugli
ingiusti» (Mt 5,45). Era anche l’'invito
ad allargare le frontiere del cuore,
superando barriere etniche e
culturali. Ecco allora la risposta che



viene dal Mediterraneo: questo
perenne mare di Galilea invita a
opporre alla divisivita dei conflitti la
«convivialita delle differenze» (T.
Bello, Benedette inquietudini, Milano
2001, 73). Il mare nostrum, al
crocevia tra Nord e Sud, tra Est e
Ovest, concentra le sfide del mondo
intero, come testimoniano le sue
“cinque rive”, su cui avete riflettuto:
Nord Africa, vicino Oriente, Mar
Nero-Egeo, Balcani ed Europa latina.
E avamposto di sfide che riguardano
tutti: pensiamo a quella climatica,
con il Mediterraneo che rappresenta
un hotspot dove i cambiamenti si
avvertono piu rapidamente; quanto e
importante custodire la macchia
mediterranea, scrigno di
biodiversita! Insomma, questo mare,
ambiente che offre un approccio
unico alla complessita, e “specchio
del mondo” e porta in sé una
vocazione globale alla fraternita,
vocazione unica e unica via per
prevenire e superare le conflittualita.



Fratelli e sorelle, nell’odierno mare
dei conflitti, siamo qui per
valorizzare il contributo del
Mediterraneo, perché torni a essere
laboratorio di pace. Perché questa e
la vocazione, essere luogo dove Paesi
e realta diverse si incontrino sulla
base dell’'umanita che tutti
condividiamo, non delle ideologie
che contrappongono. Si, il
Mediterraneo esprime un pensiero
non uniforme e ideologico, ma
poliedrico e aderente alla realta; un
pensiero vitale, aperto e conciliante:
un pensiero comunitario, questa e la
parola. Quanto ne abbiamo bisogno
nel frangente attuale, dove
nazionalismi antiquati e belligeranti
vogliono far tramontare il sogno
della comunita delle nazioni! Ma -
ricordiamolo — con le armi si fa la
guerra, non la pace, e con I’avidita di
potere sempre si torna al passato,
non si costruisce il futuro.



Da dove dunque iniziare per radicare
la pace? Sulle rive del Mare di Galilea
Gesu comincio col dare speranza ai
poveri, proclamandoli beati: ne
ascolto 1 bisogni, ne sano le ferite,
proclamo anzitutto a loro il buon
annuncio del Regno. Da li occorre
ripartire, dal grido spesso silenzioso
degli ultimi, non dai primi della
classe che, pur stando bene, alzano la
voce. Ripartiamo, Chiesa e comunita
civile, dall’ascolto dei poveri, che «si
abbracciano, non si contano» (P.
Mazzolari, La parola ai poveri,
Bologna 2016, 39), perché sono volti,
non numeri. Il cambio di passo delle
nostre comunita sta nel trattarli
come fratelli di cui conoscere le
storie, non come problemi fastidiosi,
cacciandoli via, mandandoli a casa;
sta nell’accoglierli, non nel
nasconderli; nell’integrarli, non nello
sgomberarli; nel dar loro dignita. E
Marsiglia, voglio ripeterlo, € la
capitale dell’integrazione dei popoli.
Questo é un orgoglio vostro! Oggi il



mare della convivenza umana e
inquinato dalla precarieta, che
ferisce pure la splendida Marsiglia. E
dove c’e precarieta c’e criminalita:
dove c’é poverta materiale,
educativa, lavorativa, culturale e
religiosa, il terreno delle mafie e dei
traffici illeciti e spianato. L'impegno
delle sole istituzioni non basta, serve
un sussulto di coscienza per dire
“no” all’illegalita e “si” alla
solidarieta, che non é una goccia nel
mare, ma I’elemento indispensabile
per purificarne le acque.

In effetti, il vero male sociale non e
tanto la crescita dei problemi, ma la
decrescita della cura. Chi oggi si fa
prossimo dei giovani lasciati a sé
stessi, facili prede della criminalita e
della prostituzione? Chi se ne prende
carico? Chi é vicino alle persone
schiavizzate da un lavoro che
dovrebbe renderle piu libere? Chi si
prende cura delle famiglie impaurite,
timorose del futuro e di mettere al



mondo nuove creature? Chi presta
ascolto al gemito degli anziani soli
che, anziché esser valorizzati,
vengono parcheggiati, con la
prospettiva falsamente dignitosa di
una morte dolce, in realta piu salata
delle acque del mare? Chi pensa ai
bambini non nati, rifiutati in nome di
un falso diritto al progresso, che e
invece regresso nei bisogni
dell’individuo? Oggi abbiamo il
dramma di confondere i bambini con
i cagnolini. Il mio segretario mi
diceva che, passando per Piazza San
Pietro, aveva visto qualche donna
che portava 1 bambini nella
carrozzina... ma non erano bambini,
erano cagnolini! Questa confusione ci
dice qualcosa di brutto. Chi guarda
con compassione oltre la propria riva
per ascoltare le grida di dolore che si
levano dal Nord Africa e dal Medio
Oriente? Quanta gente vive immersa
nelle violenze e patisce situazioni di
ingiustizia e di persecuzione! E penso
a tanti cristiani, spesso costretti a



lasciare le loro terre oppure ad
abitarle senza veder riconosciuti i
loro diritti, senza godere di piena
cittadinanza. Per favore,
impegniamoci perché quanti fanno
parte della societa possano
diventarne cittadini a pieno diritto. E
poi c’e un grido di dolore che piu di
tutti risuona, e che sta tramutando il
mare nostrum in mare mortuum, il
Mediterraneo da culla della civilta a
tomba della dignita. E il grido
soffocato dei fratelli e delle sorelle
migranti, a cui vorrei dedicare
attenzione riflettendo sulla seconda
immagine che ci offre Marsiglia,
quella del suo porto.

2. Il porto di Marsiglia é da secoli una
porta spalancata sul mare, sulla
Francia e sull’Europa. Da qui molti
sono partiti per trovare lavoro e
futuro all’estero, e da qui tanti hanno
varcato la porta del continente con
bagagli carichi di speranza. Marsiglia
ha un grande porto ed € una grande



porta, che non puo essere chiusa.
Vari porti mediterranei, invece, si
sono chiusi. E due parole sono
risuonate, alimentando le paure
della gente: “invasione” ed
“emergenza”. E si chiudono i porti.
Ma chi rischia la vita in mare non
invade, cerca accoglienza, cerca vita.
Quanto all’emergenza, il fenomeno
migratorio non e tanto un’urgenza
momentanea, sempre buona per far
divampare propagande allarmiste,
ma un dato di fatto dei nostri tempi,
un processo che coinvolge attorno al
Mediterraneo tre continenti e che va
governato con sapiente
lungimiranza: con una responsabilita
europea in grado di fronteggiare le
obiettive difficolta. Sto guardando,
qui, in questa mappa, i porti
privilegiati per i migranti: Cipro, la
Grecia, Malta, Italia e Spagna... Sono
affacciati sul Mediterraneo e
ricevono i migranti. Il mare nostrum
grida giustizia, con le sue sponde che
da un lato trasudano opulenza,



consumismo e spreco, mentre
dall’altro vi sono poverta e
precarieta. Anche qui il
Mediterraneo rispecchia il mondo,
con il Sud che si volge al Nord, con
tanti Paesi in via di sviluppo, afflitti
da instabilita, regimi, guerre e
desertificazione, che guardano a
quelli benestanti, in un mondo
globalizzato nel quale tutti siamo
connessi ma i divari non sono mai
stati cosl profondi. Eppure, questa
situazione non € una novita degli
ultimi anni, e non € questo Papa
venuto dall’altra parte del mondo il
primo ad avvertirla con urgenza e
preoccupazione. La Chiesa ne parla
con toni accorati da piu di
cinquant’anni.

Si era da poco concluso il Concilio
Vaticano II e San Paolo VI,
nell’Enciclica Populorum progressio,
scrisse: «I popoli della fame
interpellano oggi in maniera
drammatica i popoli dell’opulenza.



La chiesa trasale davanti a questo
grido d’angoscia e chiama ognuno a
rispondere con amore al proprio
fratello» (n. 3). Papa Montini
enumero “tre doveri” delle nazioni
piu sviluppate, «radicati nella
fraternita umana e soprannaturale»:
«dovere di solidarieta, cioe ’aiuto
che le nazioni ricche devono prestare
ai Paesi in via di sviluppo; dovere di
giustizia sociale, cioé il
ricomponimento in termini piu
corretti delle relazioni commerciali
difettose tra popoli forti e popoli
deboli; dovere di carita universale,
cioé la promozione di un mondo piu
umano per tutti, un mondo nel quale
tutti abbiano qualcosa da dare e da
ricevere, senza che il progresso degli
uni costituisca un ostacolo allo
sviluppo degli altri» (n. 44). Alla luce
del Vangelo e di queste
considerazioni, Paolo VI, nel 1967,
sottolineo il «dovere
dell’accoglienza», sul quale, scrisse,
«non insisteremo mai



abbastanza» (n. 67). A questo,
quindici anni prima, aveva
incoraggiato Pio XII, scrivendo che
«]la Famiglia di Nazaret in esilio,
Gesu, Maria e Giuseppe emigranti in
Egitto [...] sono il modello, ’esempio
ed il sostegno di tutti gli emigranti e
pellegrini di ogni eta e di ogni paese,
di tutti i profughi di qualsiasi
condizione che, incalzati dalla
persecuzione o dal bisogno, si
vedono costretti ad abbandonare la
patria, i cari parenti, [...] e a recarsi
in terra straniera» (Cost. Ap. Exsul
Familia de spirituali emigrantium
cura, 1° agosto 1952).

Certo, sono sotto gli occhi di tutti le
difficolta nell’accogliere. I migranti
vanno accolti, protetti o
accompagnati, promossi e integrati.
Se non si arriva fino alla fine, il
migrante finisce nell’orbita della
societa. Accolto, accompagnato,
promosso e integrato: questo € lo
stile. E vero che non & facile avere



questo stile o integrare persone non
attese, pero il criterio principale non
puo essere il mantenimento del
proprio benessere, bensi la
salvaguardia della dignita umana.
Coloro che si rifugiano da noi non
vanno visti come un peso da portare:
se li consideriamo fratelli, ci
appariranno soprattutto come doni.
Domani si celebrera la Giornata
Mondiale del Migrante e del
Rifugiato. Lasciamoci toccare dalla
storia di tanti nostri fratelli e sorelle
in difficolta, che hanno il diritto sia
di emigrare sia di non emigrare, e
non chiudiamoci nell’indifferenza.
La storia ci interpella a un sussulto di
coscienza per prevenire il naufragio
di civilta. Il futuro, infatti, non sara
nella chiusura, che € un ritorno al
passato, un’inversione di marcia nel
cammino della storia. Contro la
terribile piaga dello sfruttamento di
esseri umani, la soluzione non e
respingere, ma assicurare, secondo le
possibilita di ciascuno, un ampio



numero di ingressi legali e regolari,
sostenibili grazie a un’accoglienza
equa da parte del continente
europeo, nel contesto di una
collaborazione con i Paesi d’origine.
Dire “basta”, invece, e chiudere gli
occhi; tentare ora di “salvare sé
stessi” si tramutera in tragedia
domani, quando le future
generazioni ci ringrazieranno se
avremo saputo creare le condizioni
per un’imprescindibile integrazione,
mentre ci incolperanno se avremo
favorito soltanto sterili assimilazioni.
L’integrazione, anche dei migranti, &
faticosa, ma lungimirante: prepara il
futuro che, volenti o nolenti, sara
insieme o non sara; I’assimilazione,
che non tiene conto delle differenze e
resta rigida nei propri paradigmi, fa
invece prevalere l'idea sulla realta e
compromette ’avvenire,
aumentando le distanze e
provocando la ghettizzazione, che fa
divampare ostilita e insofferenze.
Abbiamo bisogno di fraternita come



del pane. La stessa parola “fratello”,
nella sua derivazione indoeuropea,
rivela una radice legata alla
nutrizione e al sostentamento.
Sosterremo noi stessi solo nutrendo
di speranza i piu deboli,
accogliendoli come fratelli. «Non
dimenticate ’ospitalita» (Eb 13,2), ci
dice la Scrittura. E nell’Antico
Testamento siripete: la vedova,
I’orfano e lo straniero. I tre doveri
della carita: assistere la vedova,
assistere ’orfano e assistere 1o
straniero, il migrante.

A tale proposito, il porto di Marsiglia
e anche una “porta di fede”. Secondo
la tradizione, qui approdarono i
Santi Marta, Maria e Lazzaro, che
seminarono il Vangelo in queste
terre. La fede viene dal mare, come
rievoca la suggestiva tradizione
marsigliese della Candelora con la
processione marittima. Lazzaro, nel
Vangelo, € I’amico di Gesu, ma é
anche il nome del protagonista di



una sua parabola attualissima, la
quale apre gli occhi sulla
disuguaglianza che corrode la
fraternita e ci parla della
predilezione del Signore per i poveri.
Ebbene, noi cristiani, che crediamo
nel Dio fatto uomo, nell’'unico e
inimitabile Uomo che sulle rive del
Mediterraneo si € detto via, verita e
vita (cfr Gv 14,6), non possiamo
accettare che le vie dell’incontro
siano chiuse. Non chiudiamo le vie
dell’incontro, per favore! Non
possiamo accettare che la verita del
dio denaro prevalga sulla dignita
dell’uomo, che la vita si tramuti in
morte! La Chiesa, confessando che
Dio in Gesu Cristo «si € unito in certo
modo ad ogni uomo» (Gaudium et
spes, 22), crede, con San Giovanni
Paolo II, che la sua via e I'uomo (cfr
Lett. enc. Redemptor hominis, 14).
Adora Dio e serve i piu fragili, che
sono i suoi tesori. Adorare Dio e
servire il prossimo, ecco cosa conta:
non la rilevanza sociale o la



consistenza numerica, ma la fedelta
al Signore e all'uomo!

Questa e la testimonianza cristiana, e
tante volte e pure eroica; penso ad
esempio a San Charles de Foucauld,
“fratello universale”, ai martiri
dell’Algeria, ma anche a tanti
operatori di carita di oggi. In questo
stile di vita scandalosamente
evangelico, la Chiesa ritrova il porto
sicuro a cui attraccare e da cui
ripartire per intessere legami con la
gente di ogni popolo, ricercando
ovunque le tracce dello Spirito e
offrendo quanto per grazia ha
ricevuto. Ecco la realta piu pura della
Chiesa, ecco — scrisse Bernanos — «la
Chiesa dei santi», aggiungendo che
«tutto questo grande apparato di
saggezza, di forza, di disciplina
elastica, di magnificenza e di maesta,
non é nulla di per sé, se la carita non
lo anima» (Jeanne relapse et sainte,
Paris 1994, 74). Mi piace esaltare
questa perspicacia francese, genio



credente e creativo, che ha affermato
tali verita attraverso una moltitudine
di gesti e scritti. San Cesareo di Arles
diceva: «Se hai la carita, hai Dio; e se
hai Dio, che cosa ti manca?» (Sermo
22,2). Pascal riconosceva che «I’unico
oggetto della Scrittura é la

carita» (Pensieri, n. 301) e che «la
verita fuori della carita non e Dio, ma
é la sua immagine e un idolo che non
bisogna amare, né

adorare» (Pensieri, n. 767). E San
Giovanni Cassiano, che qui mori,
scrisse che «tutto, anche cio che si
stima utile e necessario, val meno di
quel bene che e la pace e la

carita» (Conferenze spirituali XVI,6).

E bello dunque che i cristiani non
siano secondi a nessuno nella carita;
e che il Vangelo della carita sia la
magna charta della pastorale. Non
siamo chiamati a rimpiangere i
tempi passati o a ridefinire una
rilevanza ecclesiale, siamo chiamati
alla testimonianza: non a ricamare il



Vangelo di parole, ma a dargli carne;
non a misurare la visibilita, ma a
spenderci nella gratuita, credendo
che «la misura di Gesu e ’'amore
senza misura» (Omelia, 23 febbraio
2020). San Paolo, ’Apostolo delle
genti che trascorse buona parte della
vita sulle rotte mediterranee, da un
porto all’altro, insegnava che per
adempiere la legge di Cristo occorre
portare gli uni i pesi degli altri (cfr
Gal 6,2). Cari fratelli Vescovi, non
carichiamo di pesi le persone, ma
alleviamo le loro fatiche in nome del
Vangelo della misericordia, per
distribuire con gioia il sollievo di
Gesu a un’umanita stanca e ferita. La
Chiesa non sia un insieme di
prescrizioni, la Chiesa sia porto di
speranza per gli sfiduciati. Allargate
il cuore, per favore! La Chiesa sia
porto di ristoro, dove le persone si
sentano incoraggiate a prendere il
largo nella vita con la forza
impareggiabile della gioia di Cristo.
La Chiesa non sia dogana.



Ricordiamo il Signore: tutti, tutti,
tutti sono invitati.

3. E vengo brevemente cosli all’ultima
immagine, quella del faro. Esso
illumina il mare e fa vedere il porto.
Quali scie luminose possono
orientare la rotta delle Chiese nel
Mediterraneo? Pensando al mare,
che unisce tante comunita credenti
diverse, credo si possa riflettere su
percorsi piu sinergici, forse
valutando anche ’opportunita di una
Conferenza ecclesiale del
Mediterraneo, come ha detto il
Cardinale [Aveline]. che permetta
ulteriori possibilita di scambio e dia
maggiore rappresentativita ecclesiale
alla regione. Anche pensando al
porto e al tema migratorio, potrebbe
essere proficuo lavorare per una
pastorale specifica ancora piu
collegata, cosi che le Diocesi piu
esposte possano assicurare migliore
assistenza spirituale e umana alle



sorelle e ai fratelli che giungono
bisognosi.

Il faro, in questo prestigioso palazzo
che ne porta il nome, mi fa infine
pensare soprattutto ai giovani: sono
loro la luce che indica la rotta futura.
Marsiglia € una grande citta
universitaria, sede di quattro
campus; dei circa 35.000 studenti che
li frequentano, 5.000 sono stranieri.
Da dove cominciare a tessere i
rapporti tra le culture, se non
dall’universita? Lii giovani non sono
ammaliati dalle seduzioni del potere,
ma dal sogno di costruire I’avvenire.
Le universita mediterranee siano
laboratori di sogni e cantieri di
futuro, dove i giovani maturino
incontrandosi, conoscendosi e
scoprendo culture e contesti vicini e
diversi al tempo stesso. Cosi si
abbattono i pregiudizi, si sanano le
ferite e si scongiurano retoriche
fondamentaliste. State attenti alla
predica di tanti fondamentalismi che



oggl sono alla moda! Giovani ben
formati e orientati a fraternizzare
potranno aprire porte insperate di
dialogo. Se vogliamo che si dedichino
al Vangelo e all’alto servizio della
politica, occorre prima di tutto che
noi siamo credibili: dimentichi di noi
stessi, liberi da autoreferenzialita,
dediti a spenderci senza sosta per gli
altri. Ma la sfida prioritaria
dell’educazione riguarda ogni eta
formativa: gia da bambini,
“mischiandosi” con gli altri, si
possono superare tante barriere e
preconcetti, sviluppando la propria
identita nel contesto di un mutuo
arricchimento. A cio puo ben
contribuire la Chiesa, mettendo al
servizio le sue reti formative e
animando una “creativita della
fraternita”.

Fratelli e sorelle, 1a sfida € anche
quella di una teologia mediterranea —
la teologia dev’essere radicata nella
vita; una teologia da laboratorio non



funziona -, che sviluppi un pensiero
aderente al reale, “casa” dell’'umano
e non solo del dato tecnico, in grado
di unire le generazioni legando
memoria e futuro, e di promuovere
con originalita il cammino
ecumenico tra i cristiani e il dialogo
tra credenti di religioni diverse. E
bello avventurarsi in una ricerca
filosofica e teologica che, attingendo
alle fonti culturali mediterranee,
restituisca speranza all’'uomo,
mistero di liberta bisognoso di Dio e
dell’altro per dare senso alla propria
esistenza. Ed é necessario pure
riflettere sul mistero di Dio, che
nessuno puo pretendere di possedere
0 padroneggiare, e che anzi va
sottratto ad ogni utilizzo violento e
strumentale, consci che la
confessione della sua grandezza
presuppone in noi 'umilta dei
cercatori.

Cari fratelli e sorelle, sono contento
di essere qui a Marsiglia! Una volta il



Signor Presidente mi ha invitato a
visitare la Francia e mi ha detto cosi:
“Ma é importante che venga a
Marsiglia!”. E I’ho fatto. Vi ringrazio
per il vostro paziente ascolto e per il
vostro impegno. Andate avanti,
coraggiosi! Siate mare di bene, per
far fronte alle poverta di oggi con
una sinergia solidale; siate porto
accogliente, per abbracciare chi
cerca un futuro migliore; siate faro di
pace, per fendere, attraverso la
cultura dell’incontro, gli abissi
tenebrosi della violenza e della
guerra. Grazie tante!

Santa Messa: Omelia

Si narra nelle Scritture che il re
Davide, stabilito il suo regno, decise
di trasportare ’Arca dell’Alleanza a
Gerusalemme. Allora, dopo aver
convocato il popolo, si alzo e parti



per andare a prenderla; poi, durante
il tragitto, lui stesso danzava davanti
ad essa insieme alla gente, esultando
di gioia per la presenza del Signore
(cfr 2 Sam 6,1-15). E sullo sfondo di
questa scena che I’evangelista Luca ci
racconta la visita di Maria alla cugina
Elisabetta: anche Maria, infatti, si
alza e parte verso la regione di
Gerusalemme e, quando entra nella
casa di Elisabetta, il bambino che
questa porta nel grembo,
riconoscendo I’arrivo del Messia,
sussulta di gioia, si mette a danzare
come fece Davide davanti all’Arca
(cfr Lc 1,39-45).

Maria, dunque, € presentata come la
vera Arca dell’Alleanza, che
introduce il Signore incarnato nel
mondo. E la giovane Vergine che va
incontro all’anziana sterile e,
portando Gesu, diventa segno della
visita di Dio che vince ogni sterilita. E
la Madre che sale verso i monti di
Giuda, per dirci che Dio si mette in



viaggio verso di noi, per cercarci col
suo amore e farci esultare di gioia. E
Dio, che si mette in viaggio!

In queste due donne, Maria ed
Elisabetta, si svela la visita di Dio
all’'umanita: una e giovane e 'altra
anziana, una e vergine e l’altra
sterile, eppure sono entrambe incinte
in modo “impossibile”. Questa é
I’opera di Dio nella nostra vita: rende
possibile anche cio che sembra
impossibile, genera vita anche nella
sterilita.

Fratelli e sorelle, chiediamoci con
sincerita di cuore: crediamo che Dio
e all’opera nella nostra vita?
Crediamo che il Signore, in modo
nascosto e spesso imprevedibile,
agisce nella storia, compie meraviglie
ed e all’opera anche nelle nostre
societa segnate dal secolarismo
mondano e da una certa indifferenza
religiosa?



C’@ un modo per discernere se
abbiamo questa fiducia nel Signore.
Qual e il modo? Il Vangelo dice che
«appena Elisabetta ebbe udito il
saluto di Maria, il bambino sussulto
nel suo grembo» (v. 41). Questo € il
segno: sussultare. Chi crede, chi
prega, chi accoglie il Signore sussulta
nello Spirito, sente che qualcosa si
muove dentro, “danza” di gioia. E
vorrei soffermarmi su questo: il
sussulto della fede.

L’esperienza della fede genera
anzitutto un sussulto dinanzi alla
vita. Sussultare significa essere
“toccati dentro”, avere un fremito
interiore, sentire che qualcosa si
muove nel nostro cuore. E il
contrario di un cuore piatto, freddo,
accomodato nel quieto vivere, che si
blinda nell’indifferenza e diventa
impermeabile, che si indurisce,
insensibile a tutto e a tutti, pure al
tragico scarto della vita umana, che
oggl viene rifiutata in tante persone



che emigrano, cosi come in tanti
bambini non nati e in tanti anziani
abbandonati. Un cuore freddo e
piatto trascina la vita in modo
meccanico, senza passione, senza
slanci, senza desiderio. E di tutto
questo, nella nostra societa europea,
ci si puo ammalare: il cinismo, il
disincanto, la rassegnazione,
I'incertezza, un senso generale di
tristezza — tutto insieme: la tristezza,
quella tristezza nascosta nei cuori -.
Qualcuno le ha chiamate “passioni
tristi”: € una vita senza sussulti.

Chi e generato alla fede, invece,
riconosce la presenza del Signore,
come il bimbo nel grembo di
Elisabetta. Riconosce la sua opera nel
germogliare dei giorni e riceve occhi
nuovi per guardare la realta; pur in
mezzo alle fatiche, ai problemi e alle
sofferenze, scorge quotidianamente
la visita di Dio e da Lui si sente
accompagnato e sostenuto. Dinanzi
al mistero della vita personale e alle



sfide della societa, chi crede ha un
sussulto, una passione, un sogno da
coltivare, un interesse che spinge a
impegnarsi in prima persona. Adesso
ognuno di noi puo domandarsi: io
sento queste cose? Io ho queste cose?
Chi é cosi sa che in tutto il Signore é
presente, chiama, invita a
testimoniare il Vangelo per edificare
con mitezza, attraversoidoniei
carismi ricevuti, un mondo nuovo.

L’esperienza della fede, oltre a un
sussulto dinanzi alla vita, genera
anche un sussulto dinanzi al
prossimo. Nel mistero della
Visitazione, infatti, vediamo che la
visita di Dio non avviene attraverso
eventi celesti straordinari, ma nella
semplicita di un incontro. Dio viene
sull’uscio di una casa di famiglia, nel
tenero abbraccio tra due donne,
nell’incrociarsi di due gravidanze
piene di stupore e di speranza. E in
questo incontro c’e la sollecitudine di



Maria, la meraviglia di Elisabetta, la
gioia della condivisione.

Ricordiamolo sempre, anche nella
Chiesa: Dio e relazione e ci fa visita
spesso attraverso gli incontri umani,
quando ci sappiamo aprire all’altro,
quando c’é un sussulto per la vita di
chi ogni giorno ci passa accanto e
quando il nostro cuore non rimane
impassibile e insensibile dinanzi alle
ferite di chi e piu fragile. Le nostre
citta metropolitane e tanti Paesi
europei come la Francia, in cui
convivono culture e religioni diverse,
sono in questo senso una grande
sfida contro le esasperazioni
dell’individualismo, contro gli
egoismi e le chiusure che producono
solitudini e sofferenze. Impariamo
da Gesu ad avere fremiti per chi ci
vive accanto, impariamo da Lui che,
dinanzi alle folle stanche e sfinite,
sente compassione e si commuove
(cfr Mc 6,34), ha sussulti di
misericordia dinanzi alla carne ferita



di chi incontra. Come afferma un
vostro grande Santo, Vincent de Paul,
«bisogna cercare d’intenerire i nostri
cuori, rendendoli sensibili alle pene e
alle miserie del prossimo, e pregare
Dio di darci il vero spirito di
misericordia, che é propriamente il
suo stesso spirito», fino a riconoscere
che i poveri sono «i nostri signori e
padroni» (Correspondance,
entretiens, documents, Paris 1920-25,
341; 392-393).

Fratelli, sorelle, penso ai tanti
“sussulti” della Francia, a una storia
ricca di santita, di cultura, di artisti e
di pensatori, che hanno appassionato
tante generazioni. Anche oggi la
nostra vita, la vita della Chiesa, la
Francia, I’Europa hanno bisogno di
questo: della grazia di un sussulto, di
un nuovo sussulto di fede, di carita e
di speranza. Abbiamo bisogno di
ritrovare passione ed entusiasmo, di
riscoprire il gusto dell’impegno per la
fraternita, di osare ancora il rischio



dell’amore nelle famiglie e verso i
piu debolij, e di rinvenire nel Vangelo
una grazia che trasforma e rende
bella la vita.

Guardiamo a Maria, che si scomoda
mettendosi in viaggio e ci insegna
che Dio e proprio cosi: ci scomoda, ci
mette in movimento, ci fa
“sussultare”, come accadde a
Elisabetta. E noi vogliamo essere
cristiani che incontrano Dio con la
preghiera e i fratelli con ’amore;
cristiani che sussultano, vibrano,
accolgono il fuoco dello Spirito per
poi lasciarsi bruciare dalle domande
di oggi, dalle sfide del Mediterraneo,
dal grido dei poveri, dalle “sante
utopie” di fraternita e di pace che
attendono di essere realizzate.

Fratelli e sorelle, insieme a voi prego
la Madonna, Notre Dame de la Garde,
che vigili sulla vostra vita, che
custodisca la Francia, che custodisca
I’Europa intera e che ci faccia



sussultare nello Spirito. E vorrei farlo
con le parole di Paul Claudel: «Vedo
la chiesa aperta. [...] / Non ho niente
da offrire e niente da domandare. /
Vengo soltanto, Madre, per

guardarti. / Guardarti, piangere di
felicita, sapere questo: / che io sono
tuo figlio e che tu ci sei. [...] Essere
con te, Maria, in questo luogo dove tu
sei. [...] / Perché tu ci sei per sempre, /
semplicemente perché sei Maria, /
semplicemente perché esisti, / Madre
di Gesu Cristo, sii ringraziata!» («La
Vierge a midi», Poémes de Guerre
1914-1916, Paris, 1922).

Copyright © Dicastero per la
Comunicazione - Libreria Editrice
Vaticana

https://www.vatican.va/content/
francesco/it/travels/2023/



outside/documents/
marsiglia-2023.html

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-it/article/viaggio-
apostolico-di-papa-francesco-a-
marsiglia/ (20/01/2026)


https://opusdei.org/it-it/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-a-marsiglia/
https://opusdei.org/it-it/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-a-marsiglia/
https://opusdei.org/it-it/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-a-marsiglia/
https://opusdei.org/it-it/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-a-marsiglia/

	Viaggio apostolico di papa Francesco a Marsiglia

