
opusdei.org

Vi ho chiamato amici
(V): Guardate che
buoni amici

L’amicizia che un cristiano offre
a coloro che conosce è sempre
stato motivo di ammirazione.
Con il passare del tempo,
nascono sempre nuovi scenari e
nuove sfide.

31/08/2020

Ultimi anni del II secolo. I cristiani
che vivono nell’Impero romano sono
violentemente perseguitati. Un
giurista di nome Tertulliano, che da



poco ha abbracciato il cristianesimo,
esce allo scoperto in difesa dei suoi
fratelli nella fede, che ora conosce
più da vicino. E lo fa attraverso un
trattato nel quale cerca di informare
i governatori delle province romane
di come vivono veramente quanti
erano ingiustamente accusati. Egli
stesso aveva ammirato i cristiani
prima di diventare dei loro,
specialmente i martiri; ora, però,
raccogliendo l’opinione di molti,
Tertulliano riassume in una frase ciò
che si dice circa quelle piccole
comunità: “Guardate come si amano
l’un l’altro!”[1].

Sono molti a testimoniare l’amicizia
che praticavano i primi cristiani.
Poco prima, appena all’inizio dello
stesso secolo, il vescovo sant’Ignazio
di Antiochia, mentre era diretto a
Roma per affrontare il martirio,
scrisse una lettera al giovane vescovo
Policarpo. In essa, oltre a vari
consigli, lo esorta ad avvicinarsi «con



mansuetudine» a coloro che sono
lontani dalla Chiesa, perché non
avrebbe alcun merito amare solo «i
buoni discepoli»[2]. In effetti
sappiamo che Cristo si fa presente
nella storia attraverso la sua Chiesa, i
suoi sacramenti, la Sacra Scrittura,
ma anche attraverso la carità con cui
noi cristiani trattiamo coloro che ci
frequentano. L’amicizia è uno dei
«cammini divini della terra»[3] che
Dio ha aperto facendosi uomo, amico
dei suoi amici. È un terreno nel quale
si palpa, in modo speciale, la
cooperazione misteriosa tra
l’iniziativa di Dio e la nostra risposta.

Perché Cristo arrivi agli altri
attraverso di noi, è importante
migliorare nella virtù e nell’arte
dell’amicizia; mettere in atto la
capacità di amare gli altri e di amare
con gli altri; permettere che la nostra
vita si adegui al desiderio di
condividerla con altri. Facciamo in
modo, dunque, che il nostro carattere



si formi – o si riformi – per renderci
amabili e capaci di gettare ponti.
Vogliamo che anche i nostri gesti, il
nostro modo di parlare, di lavorare e
di muoverci favoriscano l’incontro
con gli altri. Tutto questo, sempre
sulla base del nostro modo di essere
e dei nostri limiti personali, dato che
esistono infinite maniere di essere
un amico vero.

Uno accanto all’altro

C.S. Lewis diceva che noi
immaginiamo «gli innamorati che si
guardano l’un l’altra in faccia,
mentre gli amici, uno accanto
all’altro, guardano in avanti»[4],
verso qualcosa da fare, da
raggiungere insieme. Un amico non
solamente ama l’amico, ma ama con
lui; si appassiona alle attività, ai
progetti e agli ideali validi dell’altra
persona. Si tratta di un’amicizia che
spesso nasce semplicemente
condividendo attività che sono



autentici beni comuni; così gli amici
migliorano insieme nelle virtù
necessarie per raggiungerli.

In questo senso, quanto aiuta
entusiasmarsi per le cose buone,
avere ambizioni nobili. Può darsi che
si tratti di un progetto professionale
o accademico; di una iniziativa
culturale, educativa o artistica, di
leggere o ascoltare musica in gruppo,
fino a organizzare qualche attività
per il grande pubblico; di alcune
forme di servizio sociale o civico; può
anche essere una iniziativa
formativa, come un club giovanile o
familiare, o un’attività destinata alla
diffusione del messaggio cristiano.
L’amicizia si consolida anche
condividendo lavori domestici, come
arredare, cucinare, fare bricolage,
giardinaggio, e naturalmente
mediante la pratica di uno sport, di
gite, di giochi e di altri hobby. Tutte
queste sono attività da praticare in
compagnia, e lì a poco a poco



crescono la fiducia e l’apertura
reciproca verso altre dimensioni
della propria vita. Alla fine, è
difficile, e forse anche inutile, sapere
se facciamo tutte queste cose per
stare con i nostri amici o se abbiamo
degli amici soltanto per fare cose
buone con loro.

Viceversa, chi affronta la propria vita
in modo unicamente funzionale,
pensando a ogni cosa dal punto di
vista pratico, si accorgerà che la
propria capacità di fare nuove
amicizie sarà diminuita di molto.
Potrà avere, al massimo, dei
collaboratori in certe attività utili o
dei complici nell’ammazzare il
tempo. È allora che si strumentalizza
l’amicizia, in quanto la si pone
esclusivamente al servizio di un
progetto imperniato su se stesso.

«Così dovrebbe essere»

L’amicizia, però, non è solamente
fare cose insieme; deve essere una



«amicizia “personale”, abnegata,
sincera: a tu per tu, da cuore a
cuore»[5]. Anche se tra amici le
parole non sono sempre necessarie, è
tipico degli amici conversare. Ed è
tutta un’arte imparare a intavolare
buone conversazioni, con una o più
persone. Perciò, chi vuole crescere
nell’amicizia evita l’attivismo
frenetico e cerca i tempi propizi per
stare insieme, senza guardare né
orologi né cellulari. Se vogliamo
favorire questo scambio personale,
neppure è indifferente il luogo,
l’ambiente. Ecco perché è un aiuto
disporre di spazi comuni, con luoghi
appartati che proteggano gli incontri
fra persone. San Josemaría dava una
grande importanza all’arredamento
materiale dei centri dell’Opera,
perché doveva creare
materialmente, con il buon gusto e
l’aspetto familiare, un ambiente di
amicizia.



Invitare qualcuno a unirsi a un
gruppo di amici, perché condivida
una esperienza meritevole o le sue
riflessioni su un tema d’interesse,
abitualmente contribuisce a
migliorare il livello della
conversazione. Aiuta anche fare
letture in comune, perché permette
di partecipare al grande dibattito con
gli autori del presente e del passato,
dove si riuniscono tanti possibili
nuovi compagni di viaggio. Non
meno importante – e rispecchia una
profonda verità sull’uomo – è il fatto
che l’amicizia ci riunisce spesso
intorno a una tavola per godere
insieme di buoni piatti e di qualche
bevanda capace di rinfrancare lo
spirito. Tante volte in quelle lunghe
conversazioni anticipiamo il cielo:
«percepiamo all'improvviso: sì,
sarebbe propriamente questo la
“vita” vera, così essa dovrebbe
essere»[6].



Comunque la vera amicizia non si
soddisfa esclusivamente con la
chiacchierata tra coloro che formano
un gruppo di amici; richiede anche
dei momenti di solitudine, di una
qualche intimità, dove si possa
parlare «da cuore a cuore». I buoni
amici e i familiari capiscono questa
necessità e aprono spazi di questo
tipo senza invidie né diffidenze. Si
crea così il contesto propizio per le
«discrete indiscrezioni»[7], per il
reciproco consiglio, per la
confidenza. Di momenti come questi
si serve anche Dio per stare
spiritualmente vicino alle anime e
anche per aprire «orizzonti
insospettati di zelo»[8] agli amici,
come potrebbe essere collaborare a
una missione divina nel mondo.

L’amicizia in un mondo agitato

È il caso di riflettere anche, con
realismo, su alcuni aspetti della
nostra cultura contemporanea che



suppongono una sfida per la maniera
in cui viviamo l’amicizia. C’è da dire,
in primo luogo, che non si tratta di
ostacoli insuperabili. Per un verso,
perché abbiamo tutta la grazia di
Dio; ma anche perché è facile notare
che laddove l’amicizia è meno
frequente e profonda, appare più
necessaria ed è desiderata più
intensamente dal cuore delle
persone. Parafrasando san Giovanni
della Croce, potremmo dire: «Dove
non c’è amicizia, poni amicizia e
otterrai amicizia».

Pensiamo, per esempio,
all’impostazione eccessivamente
competitiva di alcune professioni o
di alcuni ambienti. Questo a volte si
traduce in una mentalità pragmatica
o diffidente, anche quando è frutto di
una buona educazione
semplicemente esteriore. Sembra
che, se si lavorasse con un
atteggiamento diverso, il risultato
sarebbe che gli altri



approfitterebbero di noi. Certo, non
possiamo essere ingenui, ma un
ambiente del genere ha bisogno di
essere purificato dall’interno, con
persone che dimostrino un modo
diverso di vivere. Non occorre fare
pressione, gridare, imbrogliare o
approfittare degli altri, per
raggiungere certi traguardi
lavorativi. Un cristiano ha sempre
presente che il lavoro è servizio; per
questo aspira a essere un direttore,
un collega, un cliente o un professore
del quale si possa diventare un buon
amico, senza che si smetta di
rispettare le norme proprie di ogni
professione.

Potremo anche ottenere ambienti
propizi all’amicizia evitando che si
svolgano con eccessivo stress,
attivismo o dispersione. È vero che,
nel nostro mondo agitato, certe volte
è difficile avere la serenità
necessaria per fare nuove amicizie;
anche perché, pure quando ci si



riposa, il trambusto suole unirsi a
modalità di sconnessione. Proprio
questa è una opportunità per dare
agli altri – con umiltà e conoscendo
la nostra fragilità – un esempio
attraente, proprio di chi «legge la vita
di Gesù Cristo»[9]: camminare sereni,
sorridere, godere del momento,
contemplare, trovare ristoro nelle
cose semplici, avere creatività per
fare progetti alternativi, ecc.[10].

Sperare in ciò che ci unisce

Mantenere «un atteggiamento
positivo e serio di fronte all’odierna
trasformazione delle strutture sociali
e dei modi di vita»[11], come
raccomandava san Josemaría, rende
più facile l’amicizia con molte
persone, anche quando esistono
distanze generazionali. Inoltre, non
può mancare un profondo amore per
la libertà altrui, senza cadere nella
rigidità quando qualcosa può essere
vista in modi diversi. «Certe maniere



di esprimersi – ricorda il prelato
dell’Opus Dei – possono turbare o
rendere difficile la creazione di un
ambiente di amicizia. Per esempio,
essere troppo categorico
nell’esprimere la propria opinione,
dare l’impressione che le proprie
soluzioni siano quelle definitive o
non interessarsi attivamente di ciò
che dicono gli altri, sono modi di
agire che favoriscono la chiusura in
se stessi»[12].

È vero che, in vari luoghi, si è diffusa
una concezione della vita nella quale
è difficile accettare alcuni principi
basilari della legge morale. Questo
significa che a volte si nega anche la
possibilità stessa dell’amore di
benevolenza: desiderare il bene
dell’altro per se stesso. Forse questo
modo di pensare trova nelle relazioni
umane solamente un calcolo di
utilità o sentimenti di simpatia senza
troppo fondamento. Questo,



logicamente, può fare insorgere
incomprensioni e anche dei conflitti.

In una situazione come questa è
importante non confondere il dialogo
proprio dell’amicizia con
l’argomentazione filosofica, giuridica
o politica; il dialogo amichevole non
presuppone il tentativo di convincere
l’altro delle nostre idee, anche
quando queste idee siano
formulazioni classiche o magisteriali
di qualche tipo di verità. Questo non
significa «non chiamare le cose con il
loro nome» o perdere la capacità di
distinguere il bene dal male. Quello
che succede è che i nostri
ragionamenti hanno valore
nell’ambito di un dialogo soltanto
quando si parte da un principio o da
un’autorità comune[13]. Sebbene
nell’amicizia ci sia un tempo anche
per la conversione personale, di
solito è meglio cercare i punti di
accordo invece di sottolineare ciò che
ci separa; questo è il luogo per offrire



la nostra esperienza personale, senza
grandi elaborazioni intellettuali, con
tutta la forza di chi condivide le sue
preoccupazioni, le sue tristezze e le
sue gioie. Ed è sempre importante
ascoltare, perché l’amicizia – diceva
san Josemaría – più che nel dare
consiste nel comprendere[14].

Può esserci di aiuto notare che la
maggioranza delle persone, nella
maggior parte del tempo, vive mossa
dai profondi desideri di ogni cuore
umano: amare ed essere amate.
Questo desiderio insaziabile di
significato, di unità, di pienezza,
benché possa essere anestetizzato
per lungo tempo per molteplici
ragioni, torna sempre a manifestarsi.
Il buon amico, anche se non sempre
è pienamente corrisposto, sa
aspettare; sa stare presente quando i
propri schemi entrano in crisi e il
cuore si apre alla luce che ha intuito
proprio nell’affetto dell’altro.



Una immagine della pazienza di
Dio

San Paolo, nel famoso inno della
carità che scrive nella sua Lettera ai
corinzi, sottolinea che «la carità è
paziente» (1 Cor 12, 4). Perciò il
prelato dell’Opus Dei ci ricorda che
«un’amicizia è molto simile a un
dono inaspettato, e perciò richiede
anche pazienza. A volte certe brutte
esperienze o certi pregiudizi possono
far sì che la relazione personale con
qualcuno che ci è vicino abbia
bisogno di tempo per diventare
amicizia. Ancora, possono essere di
ostacolo il timore, i rispetti umani o
una certa prevenzione. È bene
cercare di mettersi nei panni degli
altri e avere pazienza»[15].

San Josemaría invitava sempre ad
andare «al passo di Dio». Nella sua
vita è innegabile l’audacia apostolica
con la quale viveva, l’audacia – anche
umana – con la quale andava



incontro alle persone, anche se erano
molto lontane, anche mettendo in
pericolo la propria vita. Basti
pensare alla conversazione che ebbe
con Pascual Galbe, un giudice, che
aveva conosciuto durante il periodo
universitario; erano tempi di
persecuzione religiosa e il sacerdote
dovette superare vari pericoli prima
di raggiungere il suo domicilio a
Barcellona con l’unica intenzione di
rivedere un amico. In una
conversazione precedente, per le
strade di Madrid, Galbe gli aveva
domandato: «Che cosa vuoi da me,
Josemaría?». Al che il fondatore
dell’Opus Dei rispose: «Ti voglio
bene. Non ho bisogno di nulla.
Desidero soltanto che tu sia un uomo
buono e giusto». E glielo dimostrò
anche alla successiva occasione,
quando andò a trovarlo per ascoltare
le sue confidenze in quei momenti
difficili, senza smettere di aiutarlo a
trovare la verità[16].



Il fondatore dell’Opus Dei
raccomandava sempre quella
«pazienza che ci spinge a essere
comprensivi con gli altri, persuasi
che le anime, come il vino buono,
migliorano col tempo»[17]; dobbiamo
fare in modo di avere con gli altri la
stessa pazienza che Dio ha con noi.
La verità è che, ha ricordato
Benedetto XVI, «il mondo è redento
dalla pazienza di Dio e distrutto
dall’impazienza degli uomini»[18].
Avere pazienza non vuol dire che
non soffriamo, a volte, per la
mancanza di risposta di altre
persone al nostro affetto o perché
vediamo che un amico percorre
strade che probabilmente non
appagheranno i suoi desideri di
felicità. Si tratta, in realtà, di soffrire
con il cuore di Gesù, identificandoci
sempre più con i suoi sentimenti,
senza lasciarci guidare dalla tristezza
o dallo scoraggiamento.



L’esperienza del perdono degli amici
è motivo di speranza nei momenti
più bui della vita. La certezza che un
amico ci aspetta, a prescindere dai
nostri cattivi comportamenti, è per
noi l’immagine viva di Dio: quel
primo amico che aspetta il nostro
ritorno nelle sue braccia di Padre,
che ci perdona sempre.

Ricardo Calleja

[1] Tertulliano, Apologeticum, XXXIX.

[2] Cfr. sant’Ignazio di Antiochia,
Lettera a Policarpo, II.

[3] San Josemaría, Amici di Dio, n.
314.

[4] C. S. Lewis, I quattro amori, Jaca
Book, 2015.

[5] San Josemaría, Solco, n. 191.



[6] Benedetto XVI, Lett. enc. Spe
Salvi, n. 11.

[7] Cfr. san Josemaría, Cammino, n.
973.

[8] Ibid.

[9] San Josemaría, Cammino, n. 2.

[10] Cfr. Papa Francesco, Lett. enc.
Laudato si’, nn. 222-223.

[11] San Josemaría, Solco, n. 428.

[12] Mons. Fernando Ocáriz, Lettera
1-XI-2019, n. 9.

[13] San Tommaso d’Aquino,
Quodlibet IV, q. 9, a. 3.

[14] Cfr. San Josemaría, Cammino, n.
463.

[15] Mons. Fernando Ocáriz, Lettera
1-XI-2019, n. 20.



[16] Cfr. Jordi Miralbell, Dias de
espera en guerra, Palabra, Madrid
2017, pp. 75, 97 e ss.

[17] San Josemaría, Amici di Dio, n.
78.

[18] Benedetto XVI, Omelia, 24-
IV-2005, Messa di inizio pontificato.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/vi-ho-chiamato-
amici-v-guardate-che-buoni-amici/

(15/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/vi-ho-chiamato-amici-v-guardate-che-buoni-amici/
https://opusdei.org/it-it/article/vi-ho-chiamato-amici-v-guardate-che-buoni-amici/
https://opusdei.org/it-it/article/vi-ho-chiamato-amici-v-guardate-che-buoni-amici/

	Vi ho chiamato amici (V): Guardate che buoni amici

