
opusdei.org

Vi ho chiamato amici
(IV): La migliore
assicurazione sulla
vita

L’amicizia tra le persone
chiamate a una stessa missione
permette che essa sia sempre
un cammino verso la felicità.

03/08/2020

Fine anni quaranta. A Zurbarán, una
delle prime residenze universitarie
femminili di Madrid, hanno
l’abitudine di trascorrere in veglia
una notte al mese adorando Gesù



nell’Eucaristia. Alzarsi dal letto
all’alba, a turno, per non lasciare solo
il Signore provoca sempre una certa
emozione nello spirito di
un'universitaria. La beata
Guadalupe, che è la direttrice, inizia
questa impresa notturna; rimane
sveglia scrivendo alcune lettere nel
suo studio, molto vicina all’oratorio,
nel caso che una delle ragazze voglia
prolungare quei momenti di
orazione con una buona
conversazione. Allora, nel silenzio
della notte, si condividono
reciprocamente gli entusiasmi, i
propositi, le preoccupazioni...
Guadalupe non dorme per offrire a
tutte la propria amicizia. Non è
strano che coloro che l’hanno
conosciuta ricordino che «aveva una
facilità straordinaria nel fare
amicizie. È ovvio che aveva un
particolare socievolezza, una
simpatia molto attraente e molti
valori umani; però vorrei insistere
sul suo forte senso dell’amicizia»[1].



Una relazione circolare

L’amicizia è sempre caratterizzata
dalla gratuità; se la si cerca come
fosse un obbligo o se si vuole
ottenere qualcosa come fine,
semplicemente non nasce in maniera
autentica. Guadalupe, per esempio,
non accumulava questa stanchezza
fisica di dormire un po’ meno perché
era richiesto da un contratto, né le
ragazze che non vedevano l’ora di
andarla a trovare nel suo studio lo
facevano perché erano tenute a
rendere conto della loro vita, e ancor
meno in quelle ore della notte.
Guadalupe, e ogni residente,
condividevano qualcosa che le
spingeva ad aprirsi reciprocamente.
Magari qualcuna di loro avrà anche
studiato chimica, un’altra avrà avuto
il desiderio di viaggiare da qualche
parte, forse una terza avrà perduto
da poco il padre; probabilmente
Guadalupe avrà condiviso con
qualcuna l’anelito di avere una vita



interiore più profonda e con un’altra
anche la vocazione all’Opus Dei.
Riflettendo su questa varietà di gusti
e aspirazioni che possiamo avere in
comune con gli altri, san Giovanni
Crisostomo afferma che, fino a che è
più importante quello che ci unisce,
maggiori saranno i vincoli che da lì
possono nascere: «Se il solo fatto di
essere di una stessa città basta a
molti per diventare amici, quale
dovrà essere l’amore fra noi che
abbiamo la stessa casa, la stessa
tavola, lo stesso cammino, la stessa
porta, un’identica vita, un identico
capo: lo stesso pastore e re e maestro
e giudice e Creatore e Padre?»[2].

Il prelato dell’Opus Dei – che molti
chiamano Padre proprio perché è a
capo di una famiglia – scrive che «c’è
un intimo rapporto tra fraternità e
amicizia. La fraternità, da semplice
relazione fondata sulla comune
filiazione, diventa amicizia in virtù
dell’affetto tra fratelli»[3]. E allo



stesso tempo Dio opera nelle
relazioni di amicizia, spesso
arrivando anche a scegliere due o
più amici per una stessa missione,
come è successo con tanti santi nel
corso della storia. In altre parole, tra
fraternità e amicizia si genera una
relazione circolare positiva: mentre
la prima dà in permanenza alle
persone una solida base comune –
cimentata, per esempio, nell’aver
ricevuto un’uguale chiamata –, la
seconda contribuisce a far sì che
questi desideri rimangano nel tempo
durante un cammino felice. Nel 1974
in Argentina, san Josemaría, appena
arrivato nel luogo in cui avrebbe
avuto una riunione con i suoi figli
soprannumerari, disse: «Oggi, per
cominciare, vi chiedo di vivere a tal
punto la vostra fraternità, che
quando qualcuno abbia delle pene lo
dica, e quando abbia delle gioie, lo
stesso. Questo non è un’assicurazione
sulla vita, ma è di più: è una
assicurazione di vita eterna»[4].



Qui c’è il dito di Dio

Isidoro Zorzano, figlio di genitori
spagnoli, era nato nel 1902, in
Argentina. Tre anni dopo ritornò in
Europa, nella città di Logroño, dove
conobbe san Josemaría quando
entrambi erano adolescenti. In poco
tempo divennero amici anche se,
conclusi gli studi, uno optò per
l’ingegneria e l’altro per il
sacerdozio. Non per questo i contatti
fra i due terminarono lì e la loro
corrispondenza epistolare è la
testimonianza di quella amicizia.
«Mio caro amico, dato che io sono
più riposato, posso uscire un
pomeriggio che preferisci, per cui
non devi far altro che farmi avere un
tuo biglietto. Un abbraccio dal tuo
amico Isidoro»[5], scriveva l’uno; e
l’altro, quando ormai si era trasferito
nella capitale spagnola, in una lettera
rispondeva: «Caro Isidoro, quando
verrai a Madrid non dimenticare di
venirmi a trovare. Ho cose molto



interessanti da raccontarti. Un
abbraccio dal tuo buon amico»[6].
Poco tempo dopo, quando aveva
ventinove anni, quel momento
cruciale sarebbe arrivato nella vita
di Isidoro. Da una parte, sentiva nel
suo intimo che Dio gli chiedeva
qualcosa; dall’altra, il suo amico
Josemaría voleva parlargli dell’Opus
Dei, che stava dando i suoi primi
passi. Fu necessario un solo incontro,
durante il quale parlarono intorno
alla santità in mezzo al mondo,
perché Isidoro si rendesse conto che
Dio era intervenuto in quella
amicizia regalandogli la vocazione
all’Opera. Questa relazione che li
univa fin dall’adolescenza, questa
inquietudine reciproca, acquisterà da
quel momento nuovo vigore e
porterà Isidoro a concludere: «Qui c’è
il dito di Dio»[7].

Naturalmente, la scoperta della
vocazione da parte di Isidoro non
mette in secondo piano i vincoli



affettivi di tanti anni di amicizia. Dio
ci ha creati in anima e in corpo, per
cui l’unione soprannaturale non
annulla i beni naturali che tutti noi
cerchiamo; lo vediamo dall’esempio
di Gesù, che condivideva la vita con i
suoi amici. Per questo san Josemaría
sottolinea che «Dio nostro Signore
vuole, nell’Opera, la carità cristiana e
la naturale convivenza, che diventa
fraternità soprannaturale, e non il
convenzionalismo della forma»[8].
L’affetto non è qualcosa di 
spiritualizzato, ma di concreto, di
incarnato, che si manifesta nel tu per
tu. Non si tratta di un formalismo che
si limiti semplicemente alle buone
maniere o a una cortesia che
tranquillizza la propria coscienza,
ma deve fare in modo di amare tutti
come farebbe la madre di ciascuno.

Il 14 luglio 1943, poco più di dieci
anni dopo quell’incontro cruciale a
Madrid, i due amici – ora diventati
padre e figlio di una famiglia



soprannaturale – ebbero la loro
ultima conversazione. In quei
momenti avranno ricordato forse la
loro adolescenza, le loro lettere, le
attività gomito a gomito
all’Accademia DYA, i tramiti per
aprire la prima residenza, le vicende
della guerra civile, la diagnosi del
cancro di Isidoro... San Josemaría si
congedò da Isidoro confessando un
desiderio: «Chiedo al Signore che mi
dia una morte come la tua»[9]. Gesù
ci ha insegnato che «nessuno ha un
amore più grande di questo: dare la
vita per i propri amici» (Gv 15, 13), ed
è proprio questo che conquistava
Isidoro nei suoi ultimi giorni di vita:
poter continuare a essere unito a
tutti nell’Opera, stando nel cielo, così
come lo era stato sulla terra.

Il meno geloso degli amori

Tutti sappiamo che in molte relazioni
umane importanti il vincolo
oggettivo che le unisce – come



l’essere marito e moglie, o fratello e
sorella – non genera in maniera
automatica una relazione di
amicizia. Anche l’esistenza, in
qualche momento, di una vera
amicizia non garantisce l’immunità
di questa relazione dalle normali
sequele del tempo che passa. Anche
Benedetto XVI, quando era ancora
cardinale, nel valutare la fraternità
soprannaturale fra i cristiani, faceva
notare con un certo realismo che «il
fatto di essere fratelli non significa,
automaticamente, che siano un
modello di amore»[10]. E ricordava
che nella Sacra Scrittura abbondano
gli esempi, dal libro della Genesi alle
parabole raccontate da Gesù.

Perciò «la fraternità che nasce dalla
comune vocazione all’Opera tende a
esprimersi in una amicizia»[11] che,
come per le altre relazioni nelle quali
interviene la libertà umana, non
nasce in maniera istantanea.
Richiede il paziente lavoro di andare



incontro all’altro, di aprire il proprio
mondo interiore per arricchirlo con
quello che Dio ci vuole regalare
attraverso gli altri. Le riunioni
familiari di vario tipo, per esempio,
nelle quali ognuno mostra la propria
personalità, sono dei momenti ideali
per creare dei legami di autentica
amicizia. Lì non esistono temi della
vita degli altri – preoccupazioni,
gioie, tristezze, interessi – che non ci
tocchino personalmente. Anche la
capacità di creare un ambiente
familiare con corridoi luminosi e
porte aperte agli altri fa parte di un
processo di maturazione personale,
giacché «la creatura umana, in
quanto di natura spirituale, si
realizza nelle relazioni
interpersonali. Quanto più le vive in
maniera autentica, tanto più matura
anche nella propria identità
personale. L’uomo si valorizza non
isolandosi, ma mettendosi in
relazione con gli altri e con Dio»[12].
L’uomo si spiega a se stesso in modo



soddisfacente solo all’interno del
tessuto sociale nel quale manifesta i
suoi affetti.

Questo accade perché l’amicizia,
quando cerca di essere autentica, fa
di tutto per non uniformarsi al
desiderio di impadronirsi dell’altro.
Al contrario, avendo sperimentato
questo grande bene, sa quello che
deve dare alle altre persone:
un’amicizia autentica è scuola di
altre amicizie, ci insegna a godere
della compagnia delle altre persone
anche se, naturalmente, non con
tutte si riuscirà ad avere la stessa
prossimità. C. S. Lewis notava che «la
vera amicizia è il meno geloso degli
amori. Due amici si sentono felici
quando a loro si unisce un terzo, e
dopo quando si unisce un quarto,
sempre che il nuovo arrivato sia
qualificato ad essere un vero amico.
Allora possono dire, come in Dante
dicono le anime benedette, “qui
arriva uno che aumenterà il nostro



amore”; infatti in questo amore
“condividere non equivale a
togliere”»[13]. Arriva anche a
paragonarlo all’immagine che ci
possiamo fare del cielo, perché là
ognuno dei beati aumenterà la
felicità di tutti, comunicando agli
altri la sua singolare visione di Dio.

* * *

Nelle sue Confessioni sant’Agostino,
nel ricordare con una certa nostalgia
un gruppo di suoi amici, dice senza
contenere l’emozione: «di molti ne
facevamo uno solo»[14]. Racconta
che quello che li univa erano le
lunghe conversazioni accompagnate
da risate, lo scambio di affettuose
gentilezze, la lettura in comune e,
anche, gli improvvisi contrasti che
aiutavano a mettere in evidenza
tutto ciò che avevano in comune;
ricorda le amare sensazioni per
l’assenza di qualcuno, che poi
venivano compensate della gioia al



suo ritorno. «La felicità personale
non dipende dai successi che
otteniamo ma dall’amore che
riceviamo e dall’amore che
diamo»[15]; dipende dal sentirci
amati e dall’avere un focolare
domestico, dove la nostra sola
presenza è insostituibile, al quale
ritornare sempre, qualunque cosa
succeda. È quello che san Josemaría
voleva che fossero le case dei suoi
figli e delle sue figlie. Proprio in
questi termini viene ricordata la
prima attività apostolica dell’Opus
Dei a Madrid nel 1936: «Se
nell’appartamento di via Luchana si
andava per invito, si rimaneva
invece per l’amicizia»[16]; questo è
l’amabile vincolo che, umanamente,
è capace di mantenere l’unità. «Se vi
amate, ognuna delle nostre case sarà
il focolare che io ho visto, quel che io
voglio che si trovi in ognuna delle
nostre dimore. E ognuno dei vostri
fratelli avrà una fame santa di
arrivare a casa dopo una giornata di



lavoro; e poi avrà voglia di andare
per le strade, alla guerra santa, a
questa guerra di pace»[17].

Andrés Cárdenas M.

[1] Mercedes Montero, En
vanguardia, Rialp, Madrid, 2019, p.
79.

[2] San Giovanni Crisostomo, In
Matth. Hom., 32, 7.

[3] Monsignor Fernando Ocáriz, 
Lettera 1-XI-2019, n. 14.

[4] San Josemaría, Appunti presi
durante una riunione, 24-VI-1974.

[5] José Miguel Pero-Sanz, Isidoro
Zorzano, Ediciones Palabra, Madrid
1966, p. 86.

[6] Ibid., p. 112-113.



[7] Ibid. p. 118.

[8] San Josemaría, Instrucción sobre
la obra de San Miguel, n. 101.

[9] José Miguel Cejas, Amigos del
fundador del Opus Dei, Palabra,
Madrid 1992, p. 47.

[10] Joseph Ratzinger, La sal de la
tierra, Palabra, Madrid 1997, p. 206.

[11] Monsignor Fernando Ocáriz, 
Lettera 1-XI-2019, n. 14.

[12] Benedetto XVI, Lettera enciclica 
Caritas in veritate, n. 53.

[13] C. S. Lewis, Los cuatro amores,
Rialp, Madrid 2007, p. 73.

[14] Sant’Agostino, Le confessioni, IV,
8.

[15] Monsignor Fernando Ocáriz, 
Lettera 1-XI-2019, n. 17.



[16] José Luis González Gullón, DYA,
Rialp, Madrid 2016, p. 196.

[17]Crónica 1956, VII, p. 7.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/vi-ho-chiamato-
amici-iv-la-migliore-assicurazione/

(18/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/vi-ho-chiamato-amici-iv-la-migliore-assicurazione/
https://opusdei.org/it-it/article/vi-ho-chiamato-amici-iv-la-migliore-assicurazione/
https://opusdei.org/it-it/article/vi-ho-chiamato-amici-iv-la-migliore-assicurazione/

	​Vi ho chiamato amici (IV): La migliore assicurazione sulla vita

