
opusdei.org

Verso la libertà

Leggiamo in questo testo sulla
libertà nella vita del cristiano:
“Paradossalmente, la libertà
raggiunge la sua pienezza
quando si sceglie di servire”. La
libertà diviene matura
nell’amore di Dio.

02/08/2013

Non c’è niente di meglio che
sapersi schiavi di Dio, per Amore.
Perché a quel punto perdiamo la
condizione di schiavi, per
diventare amici, figli. Ed ecco la
differenza: affrontiamo le



occupazioni oneste del mondo con
la stessa passione, con lo stesso
slancio degli altri, ma con la pace
in fondo all’anima; con gioia e
serenità, anche nei momenti
difficili: perchè la nostra fiducia
non è riposta nelle cose che
passano, ma in ciò che dura per
sempre.Non siamo figli della
schiava, ma di una donna
libera(Gal 4, 31)[1].

Paradossalmente, la libertà
raggiunge la sua pienezza quando si
sceglie di servire. Al contrario, la
pretesa di una libertà assoluta,
indipendente da Dio e dagli altri,
senza niente che la limiti, sfocia in
un io che si prostra davanti al
denaro, al potere, al successo o ad
altri idoli, più o meno brillanti, ma
effimeri e senza valore.

«La libertà di un essere umano è la
libertà di un essere limitato, ed è
quindi limitata essa stessa.



Possiamo possederla soltanto come
libertà condivisa, nella comunione
delle libertà: solo se viviamo nel
modo giusto l’uno con l’altro e
l’uno per l’altro, la libertà può
svilupparsi»[2].

Abbiamo bisogno degli altri non
soltanto per ciò che riceviamo da
loro, ma anche perché siamo fatti per
donare. Non c’è crescita personale
che non dipenda dai bisogni di
quanti stanno attorno a noi: il marito
cresce nel servizio alla moglie e ai
figli, e lo stesso accade per la moglie;
l’avvocato esercita la sua professione
per servire il cliente e il bene
comune dei cittadini; il malato si
mette nelle mani del medico e questi
si deve adeguare al paziente...; chi è
più grande, chi sta a tavola o chi
serve? Non è forse colui che sta a
tavola? Eppure io sto in mezzo a voi
come colui che serve[3].



Il servizio che Cristo chiede ai suoi
discepoli non consiste soltanto nel
dare qualcosa, ma nel dare se stesso,
nel mettere radicalmente in gioco la
propria libertà. Ha scritto Papa
Benedetto XVI nella sua prima
enciclica: «L’intima partecipazione
personale al bisogno e alla
sofferenza dell’altro diventa così
un partecipargli me stesso: perché
il dono non umili l’altro, devo
dargli non soltanto qualcosa di
mio, ma me stesso, devo essere
presente nel dono come
persona»[4].

Dare me stesso completamente,
donarmi del tutto, significa
semplicemente donare la mia libertà:
donarla per amore. Donando la
libertà per amore diventiamo più
capaci di amare e di donarci, e
quindi più liberi. Questo è il gioco
della donazione personale: dare
senza perdere. O meglio: guadagnare
nel dare.



Quando riponiamo interamente in
Dio la nostra libertà, senza altre
garanzie che cercare e fare la sua
volontà, otteniamo l’identificazione
con Cristo, e recuperiamo la libertà a
un livello più profondo: un’intima
libertà filiale che nessuna
circostanza o nessun potere possono
sottomettere. Per Lui ho lasciato
perdere tutte queste cose e le
considero come spazzatura, al fine di
guadagnare Cristo e di essere trovato
in Lui[5].

Cercare Cristo

«Ad ogni uomo è affidato il
compito di essere artefice della
propria vita»[6]. Ciascuno può fare
della propria vita un capolavoro di
amore; con cose ben fatte, con errori,
con debolezze: tutto va bene.
L’importante è non perdere di vista
la luce, il vero fine, Colui nel quale
gioisce il nostro cuore[7], l’unico che
può colmare la capacità di amare,



verso il quale vogliamo orientare
radicalmente la libertà.

Le scelte particolari – iniziare e
svolgere un lavoro, stabilire un
orario, assumere un impegno, grande
o piccolo – fanno riferimento, alla
fine, a un bene desiderato per se
stesso, non in funzione di altro. Il
bene che amiamo in maniera
assoluta ci caratterizza più di
qualunque altra cosa.

Questo fine dà un senso ultimo alle
piccole azioni di ogni giorno, guida il
comportamento concreto, è il criterio
che indica, nel dubbio, ciò che
conviene o non conviene fare.

In sostanza, dice san Tommaso,
commentando sant’Agostino, vi sono
soltanto due beni che possono
presentarsi all’uomo come assoluti e,
pertanto, guidare le sue azioni: la
gloria di Dio o la stima di se stesso.
«Come nell’amore a Dio, Dio stesso è
il fine ultimo al quale si ordinano



tutte le cose che si amano
rettamente, così nell’amore della
propria eccellenza si trova l’altro
ultimo fine al quale si ordinano tutte
le cose; infatti, colui che cerca di
abbondare nelle ricchezze, nella
scienza o negli onori, o in qualsiasi
altro bene, mediante tutto questo
cerca la propria eccellenza»[8].

Soltanto Dio può dare autentica unità
di significato ai nostri desideri e alle
nostre attività: «Tu ci hai fatti per te e
il nostro cuore non ha pace finché
non riposa in te»[9]. Questa frase di
sant’Agostino mostra l’origine e il
fine della libertà creata, che è nello
stesso tempo dono e compito. Dio ci
ha dato la libertà per raggiungere la
pienezza; e la pienezza è il risultato
di aver scelto l’Amore di Dio,
cercando la sua volontà nelle grandi
decisioni e nelle minuzie di ogni
giorno.



Uno dei punti dove il Vangelo mostra
l’orientamento dell’esistenza come
frutto delle scelte personali è
l’episodio del giovane ricco. Il cuore
inquieto di quest’uomo lo spinge a
cercare il cammino dell’autentica
felicità.

Non volendo accontentarsi di poco, si
rivolge a chi ha le risposte definitive,
a Gesù: Maestro buono, che devo fare
per ottenere la vita eterna?[10]. La
risposta del Signore non è meno
radicale della domanda. Per prima
cosa indica i modi incompatibili con
l’oggetto della ricerca: Non
commettere adulterio, non rubare,
non testimoniare il falso...[11].

Poi gli indica la direzione che porta
alla pace e alla gioia autentiche: Se
vuoi essere perfetto, va’, vendi quello
che possiedi, dallo ai poveri e avrai un
tesoro nel cielo; poi vieni e
seguimi[12].



Queste parole ridimensionano
l’importanza di tutto ciò che fino a
quel momento era al centro
dell’interesse del giovane. La sua
libertà si scontra con un’alternativa
non prevista, un invito ad ampliare
l’orizzonte della propria vita.

Non che vivesse male; al contrario,
godeva di un prestigio sociale e
morale che sicuramente procurava
soddisfazioni ai genitori e agli
educatori. Questo, però, non gli
sembrava sufficiente, aspirava ad
altro..., e per questo si rivolge al
Maestro. Eppure, davanti al nuovo
panorama che Gesù gli apre, tace; sa
che il Maestro buono ha ragione,
ancor più dopo aver ascoltato le
misteriose parole che rivelano in
qualche modo la sua divinità: Perché
mi dici buono? Nessuno è buono, se
non uno solo, Dio.

Malgrado tutto, costui non è
sufficientemente libero da mettersi a



disposizione del Signore. La
prudenza umana, il timore di
perdere cose di valore e forse il
bisogno di sicurezza, lo inducono ad
accontentarsi di quanto già possiede;
con la vana speranza che, tutto
sommato e senza aspirare a tutto ciò
che Gesù gli propone, senza mettere
a rischio la propria posizione, la sua
fama, il suo denaro e in definitiva il
proprio io, potrà cavarsela bene.

Quando si cerca di fare il bene con
poco amore, difficilmente si trova la
strada. Scrive san Giovanni della
Croce: «Chi cerca Dio volendo
continuare a seguire i propri gusti, lo
cerca di notte, e di notte non lo
troverà»[13]; allora la ragione si
rifugia in scuse pretestuose[14] e
non si riesce a fare più il bene,
oppure lo si ritarda.

Se l’amore è debole, la lotta diventa
apatica, irretita nel groviglio di molti
piccoli legami, incerta: quando i



motivi d’amore non sono sufficienti
per fare quello che Dio vuole, si
cercano scuse per non farlo.

Il cuore del giovane non restò
soddisfatto: nessuno si appaga con
una risposta a metà, nessun cuore
umano si accontenta di mezze
soluzioni; perciò se ne andò triste[15].

Ritornare a Cristo

Perseverare nell’amore non consiste
in una lotta impegnata a non
sbagliare mai. Nessun veliero arriva
in porto seguendo una linea retta, ma
cerca di utilizzare i venti che trova e
corregge continuamente le
deviazioni registrate dagli strumenti
di navigazione.

L’importante è sapere dove si vuole
arrivare ed essere vigilanti. È
necessario rimettere in gioco la
libertà molte volte, soprattutto
quando ci si rende conto di aver
iniziato a servire altri padroni[16].



Per non perderci, dobbiamo
esaminare ogni nostro
comportamento alla luce della
vocazione, il faro divino che orienta
la libertà. È indispensabile quindi
essere disposti a ricominciare, a
ritrovare, nelle nuove situazioni
della nostra vita, la luce e
l’impulso della prima conversione.
E questa è la ragione per cui
dobbiamo prepararci con un
approfondito esame di coscienza,
chiedendo aiuto al Signore per
poterlo conoscere meglio e per
conoscere meglio noi stessi. Se
vogliamo convertirci di nuovo,
questa è l’unica strada[17].

La mancanza di gioia è uno degli
indicatori che permettono di scoprire
quando la volontà sta perdendo
l’orientamento verso Dio. Con la luce
dello Spirito Santo potremo vedere
dove è riposto il nostro cuore, per
correggerci in ciò che è necessario.



La parabola del figlio prodigo è una
buona guida nell’itinerario verso la
conversione. Il punto di partenza è il
momento nel quale il figlio si accorge
della propria indigenza materiale e
spirituale – la mancanza di gioia –; e
prende coscienza di aver abusato
della propria libertà filiale.

Comincia allora a esaminare la sua
situazione con obiettività. Guarda
dentro di sé, in se autem reversus[18],
senza paura di scoprire la dura
verità dei fatti. È un panorama di
fame, di solitudine, di tristezza, di
mancanza di affetto... “Come sono
arrivato a questa situazione?”, si sarà
domandato. Avrebbe potuto
attribuire la colpa alla cattiva sorte o
al periodo di carestia che
attraversava il paese. E invece ha il
coraggio di assumersi la
responsabilità delle proprie decisioni
iniziali.



È stato egli stesso, liberamente, a
scambiare la fedeltà a suo padre con
il miraggio di una felicità illusoria.
Poco per volta era maturata in lui
l’idea che i beni che gli spettavano, in
questo caso l’eredità paterna,
avrebbero avuto la capacità di
saziare le sue ansie di benessere, di
realizzazione personale. La sua
volontà si era pian piano ripiegata
verso il suo piccolo tesoro: le sue
ambizioni, i suoi svaghi, il suo tempo,
la sua sensualità, la sua pigrizia.

È stata la viva percezione della
penuria in cui si trovava a farlo
reagire e a fargli rendere conto di
quanto poco valeva da sé solo, delle
crudeli schiavitù alle quali si era
esposto lontano da suo padre: Quanti
salariati in casa di mio padre hanno
pane in abbondanza e io qui muoio di
fame![19].

La casa del Padre, può trattarsi della
Chiesa santa di Dio, o di quella 



piccola parte della Chiesa che è
l’Opera... Ha perduto il timore di
chiamare le cose con il loro nome e il
contatto con la verità su se stesso lo
mette in cammino verso la libertà: La
verità vi farà liberi[20]. Davanti alla
realtà delle cose prende corpo la
nostalgia dell’amore del Padre; è il
viaggio del ritorno a casa.

Al tetto paterno si deve tornare e
ritornare molte volte durante la vita
perché è il luogo dove possiamo
ritrovare noi stessi, dove riscopriamo
di essere figli di Dio. La casa è anche
la coscienza, intimo sacrario di ogni
persona. E il figlio prodigo, che con
tanta determinazione aveva preteso i
propri diritti, alla vista della nuda
verità su se stesso, ora rinunzia a
ogni diritto. Mi leverò e andrò da mio
padre e gli dirò: Padre ho peccato
contro il Cielo e contro di te; non sono
più degno di essere chiamato tuo
figlio. Trattami come uno dei tuoi



garzoni. Partì e si incamminò verso su
padre[21].

Già nel ritorno si fa strada la gioia
della conversione. Il pentimento ha
aperto la porta alla speranza e, con la
decisione di ritornare, la libertà ha
riguadagnato la disposizione verso
l’amore. Oltretutto, l’incontro con il
padre supera le migliori aspettative.

Il povero cuore umano, umiliato
dalle sue mancanze, si vedrà
sovrastato dall’infinita misericordia
dell’Amore: Quando era ancora
lontano, il padre lo vide e commosso
gli corse incontro, gli si gettò al collo e
lo baciò[22].

La libertà matura nell’amore di Dio;
la libertà filiale non si può
contabilizzare come un bilancio di
successi e di errori; gli errori si
trasformano in successi, in occasioni
di amare di più, se sappiamo
correggerci e chiedere perdono, con



piena fiducia nella misericordia di
Dio.

Impariamo a ricominciare presi per
mano da san Josemaría: Nel vostro
esame di coscienza avrete notato –
succede anche a me: scusate questi
riferimenti personali, ma mentre
vi parlo faccio con il Signore un
ripasso dei bisogni della mia
anima – che subìte ripetutamente
delle piccole sconfitte, e talvolta vi
viene da pensare che esulano dal
comune, perché denotano
un’evidente mancanza d’amore, di
impegno, di spirito di sacrificio, di
delicatezza. Alimentate i desideri
di riparazione con un sincero
spirito di contrizione, ma – ve lo
chiedo – non perdete la pace[23].

Non perdete la pace: questa
commovente preghiera paterna va
unita a un richiamo alla contrizione,
che è la cosa più importante
dell’esame di coscienza. San



Josemaría apriva la sua anima per
darci l’alimento della sua esperienza
nel rapporto con Dio.

Ora la sua esperienza è la
beatitudine e la sua partecipazione
alla paternità di Dio è più intensa.
Ricorriamo alla sua intercessione per
ottenere una contrizione serena e
filiale; perché ci insegni a fare un
esame contrito, che non toglie la pace
ma la dà. Ogni atto di contrizione
vuol dire ricominciare. Quanta pace
dà sapere che finché c’è vita non ci
sono sconfitte definitive!

Vivere in Cristo

Nell’Apocalisse san Giovanni
descrive una moltitudine
innumerevole davanti al trono e
davanti all’Agnello, tutti avvolti in
vesti candide e con le palme tra le
mani[24]. La palma è simbolo della
gioia e della vittoria: della gioia di
onorare Dio e della vittoria di coloro
che gli danno gloria per sempre.



Proseguendo questa immagine,
potremmo dire che la palma della
libertà sta nel suo orientamento a
Dio fino ad arrivare alla vittoria
definitiva della santità raggiunta.

Come otterremo una conquista tanto
preziosa? Il Concilio Vaticano II
insegna che «la libertà dell’uomo, che
è stata ferita dal peccato, può
rendere pienamente efficace questa
ordinazione verso Dio solo con
l’aiuto della grazia divina»[25].

Per questo Dio ha inviato suo Figlio,
che è venuto in nostro aiuto per farci
partecipi della sua vittoria sulla
Croce affinché ricevessimo il dono
dello Spirito Santo. La nostra libertà
è stata liberata sul Calvario: «Cristo ci
ha liberati perché restassimo liberi. In
Lui abbiamo comunione con la verità
che ci fa liberi. Ci è stato donato lo
Spirito Santo e, come insegna
l’Apostolo, dove c’è lo Spirito del
Signore c’è libertà. Fin d’ora ci



gloriamo della libertà dei figli di
Dio»[26].

Dio aveva promesso al suo Popolo un
principio nuovo di vita, una legge
scritta nel cuore, che non soltanto
indicasse la direzione, ma desse
anche le forze per percorrere il
sentiero dell’amore di Dio: Vi darò un
cuore nuovo, metterò dentro di voi
uno spirito nuovo, toglierò da voi il
cuore di pietra e vi darò un cuore di
carne. Porrò il mio spirito dentro di
voi e vi farò vivere secondo i miei
precetti e vi farò osservare e mettere
in pratica le mie leggi[27].

Questa promessa si è compiuta con
l’invio dello Spirito Santo, perché 
l’amore di Dio è stato riversato nei
nostri cuori per mezzo dello Spirito
Santo che ci è stato dato[28]. Soltanto
su questo principio nuovo potremo
costruire una vita liberata dalla
schiavitù dell’egoismo, una vita da
figli liberi. Infatti tutti quelli che sono



guidati dallo Spirito di Dio, costoro
sono figli di Dio[29].

La volontà deve poggiare sulla roccia
soprannaturale della filiazione
divina e non sulla sabbia delle
proprie forze. Allora si potranno
vincere i limiti personali, superando
gli ostacoli grazie all’umiltà, con la
forza di Dio.

La volontà soprannaturalmente
buona vive così divinizzata, cercando
di fare in tutto la Volontà di Dio.
Come? Mediante l’oblio di sé, con la
fortezza di Cristo. Mi vanterò quindi –
dice san Paolo – ben volentieri delle
mie debolezze, perché dimori in me la
potenza di Cristo. Perciò mi
compiaccio nelle mie infermità, negli
oltraggi, nelle necessità, nelle
persecuzioni, nelle angosce sofferte
per Cristo: quando sono debole, è
allora che sono forte[30].

Il senso della filiazione divina è un
fondamento realista in vista della



libertà: insegna a ricominciare a
partire dalla verità della propria
piccolezza, che è nel contempo la
grandezza di essere figlio amatissimo
di Dio; è fonte di serenità e di
ottimismo per lottare.

Il figlio di Dio si sente sostenuto
dall’onnipotenza di un Padre che lo
ama con i suoi difetti, mentre lo aiuta
a lottare contro di loro e lo sospinge
verso la libertà.

C. Ruiz

[1] Amici di Dio, n. 35.

[2] Benedetto XVI, Omelia, 8-XII-2005.

[3] Lc 22, 27.

[4] Benedetto XVI, Lett. enc. Deus
caritas est, n. 34.

[5] Fil 3, 8.

[6] Giovanni Paolo II, Lettera agli
artisti, 4-IV-1999, n. 2.



[7] Cfr. Sal 32 (33), 21.

[8] San Tommaso d’Aquino, De Malo,
q. 8, a. 2, c.

[9] Sant’Agostino, Le confessioni, 1, 1,
1.

[10]Lc 18, 18.

[11]Lc 18, 20.

[12]Mt 19, 21.

[13] San Giovanni della Croce, 
Cantico spirituale, 3, 3.

[14]Amici di Dio, n. 37.

[15]Mt 19, 22.

[16] Cfr. Lc 16, 13.

[17]È Gesù che passa, n. 58.

[18]Lc 15, 17.

[19]Ibid, 15, 17.



[20]Gv 8, 32.

[21]Lc 15, 18-20.

[22]Ibid., 15, 20.

[23]Amici di Dio, n. 13.

[24] Cfr. Ap 7, 9-10.

[25] Concilio Vaticano II, Cost. past. 
Gaudium et spes, n. 17.

[26]Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 1741; Gal 5, 1; cfr. Gv 8, 32; cfr. 2
Cor 3, 17; cfr. Rm 8, 21.

[27]Ez 36, 26-27.

[28]Rm 5, 5.

[29]Ibid., 8, 14.

[30]2 Cor 12, 9-10.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/verso-la-liberta/
(12/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/verso-la-liberta/
https://opusdei.org/it-it/article/verso-la-liberta/

	Verso la libertà

